

386

HISTORY  
OF  
THE TRANQUEBAR MISSION  
IN TAMIL  
A. D. 1706-1955

தாங்கை மிசீன் சரித்திரம்.



ஊ. சாமுவேல் ஜயர்  
இயற்றிய இந்தூல் அவர் குமாரன்  
ஈ. தூண்மாணிக்கும் ஜயரால்  
நிருத்தி பூர்த்தி செய்யப்பட்டது.

காஷ்டர் தமிழ்நடைப் புதியமான செய்கைகளை  
இன்னவசூரும்படி செய்தார். (கண். 111, 4.)

—:0:—

PRINTED & PUBLISHED

BY

PRINTING & PUBLISHING HOUSE,  
Street., Vepery, Madras-7.

N 55

1955

Q 63 : 6.21199

109520

HISTORY  
OF  
THE TRANQUEBAR MISSION  
IN TAMIL  
A. D. 1706-1955

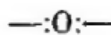
---

தாங்கை மிசியோன் சரித்திரம்.



நா. சாழவேல் ஜயர்  
இயற்றிய இந்தூல் அவர் குமாரன்  
சா. நூனமாணிக்கம் ஜயரால்  
திருத்தி பூர்த்தி செய்யப்பட்டது.

கர்த்தர் தம்முடைய அதிசயமான செய்கைகளை  
வினாவுக்குரும்படி செய்தார். (சங். 111, 4.)



PRINTED & PUBLISHED  
BY  
THE TRANQUEBAR PRINTING & PUBLISHING HOUSE,  
9, Abirami Street., Vepery, Madras-7.  
1955

[All Rights Reserved.]

## நன்றி கூறல்

இந்துஸீலப் பூர்த்தி செய்து அச்சிடுவதில் உற்சாகத்துடன் எனக்கு உதவிபுரிந்த என் மூத்த சகோதரர் மறைத்திரு. S. D. ஞானச்சரியம் அவர்களுக்கும், எனக்கு பல கல் ஆலோசனைகள் கூறி இந்துஸீலக் கடிதில் அச்சிட்டு முடித்த பதிப்பக நிலையத் தலைவர் திரு. A. ஞானப்பிரகாசம் அவர்களுக்கும் என் மனமார்த்த நன்றி கூறுகின்றேன்.

விருதுங்கர். ६  
20—12—55 ६

சா. தொன்மாணி க்கம்.

## போநுள்டவேண.

|                                                     | பக்கம்   |
|-----------------------------------------------------|----------|
| <b>முதலரை</b>                                       | <b>1</b> |
| I. தாங்கை மிசியோன் புதான் சரித்திம்                 |          |
| 1. ஆரம்ப காலம் 1706—1720                            | 5        |
| 2. அபிலிர்த்தி காலம் 1720—1806                      | 23       |
| 3. விவு காலம் 1806—1840                             |          |
| 1. தரங்கை கஸ்பா மிசியோன்                            | 84       |
| 2. வெளிச்சபைகள்                                     | 89       |
| II. தாங்கை மிசியோன் நூதன் சரித்திம்                 |          |
| 1. லைப்சிக் மிசியோன் தாய்ச் சங்கம்                  | 92       |
| 2. லைப்சிக் மிசியோன் ஆரம்ப வேலை                     | 95       |
| 3. மிசியோன் விசாரணைக்கும் விர்த்திக்குமான கட்டங்கள் | 100      |
| 4. லைப்சிக் மிசியோன் சேகரங்கள்                      | 101      |
| 1. தரங்கை,                                          | 101      |
| 1. தரங்கைச் சபை, காரைக்கால்                         | 103      |
| 2. செயினேரி                                         | 104      |
| 3. அச்சக்கூடம்                                      | 111      |
| 2. பிறையாறு                                         |          |
| 1. பிறையாற்றுச் சபை                                 | 114      |
| 2. தொழிற் பாடசாலை                                   | 117      |
| 3. மணிச்சிராமம்                                     | 118      |
| 4. மாழுரம்                                          | 119      |
| 5. சீர்காழி                                         |          |
| 1. சீர்காழிச் சபை                                   | 122      |
| 2. சீர்காழி சென்றிரல் ஸ்கூல்                        | 124      |
| 6. கும்பகோணம்                                       | 127      |
| 7. நாகப்பட்டணம், திருவாளூர்                         | 128      |
| 8. தஞ்சாவூர்                                        | 131      |
| 9. திருச்சினுப்பாளி, மேட்டுப்பட்டி கொள்ளிட வட்டம்   | 134      |
| 10. புதுக்கோட்டை                                    | 141      |
| 11. அனைக்காடு, பட்டுக்கோட்டை                        | 142      |
| 12. கோயமுத்துர்                                     | 144      |
| 13. சென்னைப்பட்டணம்                                 | 146      |
| 14. செங்கற்பட்டு ஜில்லா                             | 148      |
| 15. ஈரோடு, ஏந்தாடு                                  | 154      |
|                                                     | 156      |

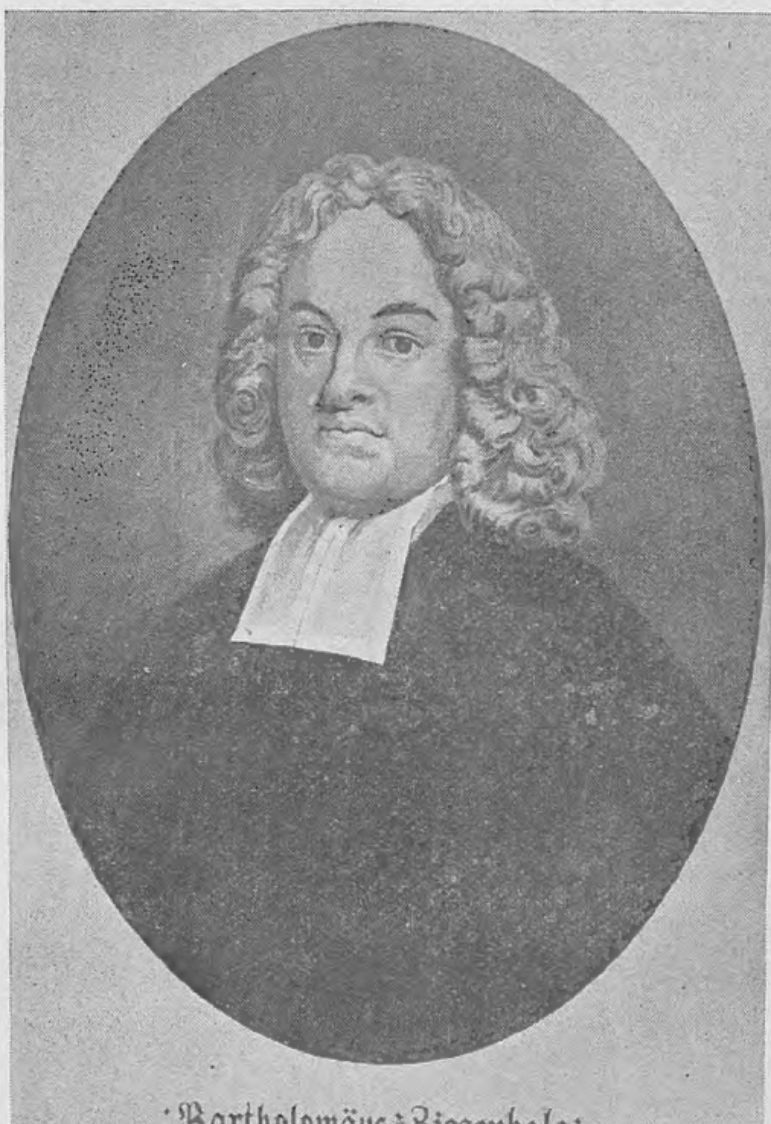
|                                                                                                           |                                                                                     |     |     |                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|------------------|
| 16.                                                                                                       | தென் ஆற்காடு ஜில்லா                                                                 | ... | ... | 157 <sup>o</sup> |
| 17.                                                                                                       | மதுரை                                                                               | ... | ... | 160              |
| 18.                                                                                                       | விருதுக்கர்                                                                         | ... | ... | 165              |
| 19.                                                                                                       | கழுதி, பரமகுடி                                                                      | ... | ... | 171              |
| 20.                                                                                                       | திண்டுக்கல்                                                                         | ... | ... | 172              |
| 21.                                                                                                       | திருப்புத்தூர்                                                                      | ... | ... | 174              |
| 22.                                                                                                       | பங்கலூர்                                                                            | ... | ... | 176              |
| 23.                                                                                                       | இரங்கன்                                                                             | ... | ... | 178              |
| 24.                                                                                                       | மலூயா                                                                               | ... | ... | 181              |
| 25.                                                                                                       | இந்திய ஊத்தரன் மிஷனேரி சங்கம் (N.M.S.)                                              | ... | ... | 182              |
| 26.                                                                                                       | இந்தோனேசியா                                                                         | ... | ... | 183              |
| B.                                                                                                        | கல்டன் திருச்சுபை மிசியோன்                                                          | ... | ... | 184              |
| <b>III.</b>                                                                                               | <b>தமிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் திருச்சுபை பிறந்து வளர்ந்த நவீன சரித்திரம் 1919-1955</b> | ... | ... | 190              |
| 2.                                                                                                        | தமிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் சுபை அமைப்பு                                                | ... | ... | 192              |
| 3.                                                                                                        | தமிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் சுபை ஆரம்ப காலம்                                            | ... | ... | 194              |
| 4.                                                                                                        | தமிழ்ச் சுவி, ஊத்தரன் சுபையும், லைப்சிக் மிஷனூம்                                    | ... | ... | 199              |
| 5.                                                                                                        | சுபையும் ஸ்வீடிஷ் மிஷனூம்                                                           | ... | ... | 202              |
| அனுபந்தம்                                                                                                 |                                                                                     |     |     |                  |
| <b>சுத்தியவேதத் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பின் சரித்திரம் 205<br/>தரங்கை மிசியோன் கணக்கு-1954 முடிவில் ... 215</b> |                                                                                     |     |     |                  |

## APPENDIX II

### LIST OF EV. LUTH. MISSIONARIES IN INDIA

|    |                                                                                              |     |     |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|
| A. | The old Lutheran Missionaries,<br>mostly of the University of Halle                          | ... | 216 |
| B. | Danish Clergymen with the double office of<br>Pastors to Zion Church and Missionaries        | ... | 225 |
| C. | Missionaries of (the Dresden or as it is called<br>since 1848) the Leipzig Ev. Luth. Mission | ... | 226 |
| D. | Missionaries of the C. S. M.<br>Ev. Luth. Lady Missionaries                                  | ... | 245 |
|    | Lady Missionaries of the C. S. M.                                                            | ... | 249 |
|    | Deaconesses of the T. E. L. C.                                                               | ... | 255 |
|    | EV. LUTH. NATIVE MINISTERS                                                                   |     | 260 |

|    |                                                              |     |     |
|----|--------------------------------------------------------------|-----|-----|
| A. | Pastors of the old Tranquebar Mission                        | ... | 261 |
| B. | Pastors of the Leipzig Ev. Luth.<br>Mission and the C. S. M. | ... | 262 |
| C. | Pastors of the T. E. L. C.                                   | ... | 274 |



:Bartholomäus:Ziegenbalg:

*(The first Protestant Missionary to India.)*

born at Pulsnitz in Lusatia (Saxony) on 24-6-1683, arrived at Tranquebar on 9-7-1706, died at Tranquebar on 23-2-1719 and was buried in New Jerusalem Church.

# தாங்கை மிசியோன் சரித் திரம்.

முகவுரை.

“மலர் தலையுலகின் மல்கிருள் அகல  
இலகொளி பரப்பி யாவையும் விளக்கும்”

குரியை யொத்ததாம் எம்பெருமான் இயேசு கிறிஸ்து  
வின் திருச்சலிசேஷம். இதைப் பிரசங்கித்து, இப்பூதலத்தா  
ரின் அஞ்ஞான இருளைப் போக்குவிக்க மதருமை இரட்சகர்  
தமது சீஷர்களை உலகமெங்கும் அனுப்பினார். அச்சீஷரில் ஒரு  
வராகிய பரி. தோமா அப்போஸ்தலர்  
Apostle Thomas. இத்தேசத்திற்கு வந்து, மலையாளத்திலும்  
சென்னைக்கருகிலுள்ள மைஸாப்பூரிலும் இரட்ச  
சண்ய சுவிசேஷத்தைக் கூறி, சிலரைக் கிறிஸ்தவர்களாக்கி,  
சத்துருக்களின் சதியால் கொலையுண்டு, சத்திய சாட்சியாய்  
மரித்தார் என்கிற ஆதிகம் திருச்சபையில் தொன்று தொட்டு  
வழங்கி வருகிறது. தோமாஸ் கிறிஸ்தவர்கள் என்னப்பட்ட  
அவர்களுடைய முக்கிய குருமார் இந்தபின் சின்னுசியா,  
பெர்சியா, முதலிய சாக்கினின்று வெவ்வேறு காலங்  
களில் வந்த செஸ்தோரியானர் முதலிய போதகர்களாலும்,  
16-ஆம் நூற்றுண்டின் ஆரம்ப முதல் சொங்கண நாட்டில்  
ஆளுகை செய்த போர்த்துகில்காரரின் கொடுமையினாலும்  
மேற்கூறிய தோமாஸ் கிறிஸ்தவர்களின் போதகங்கள், முக்கூ  
வழுக்க, ஆசாரங்கள் எல்லாம் மாறிப்போயின. இவர்கள்  
தற்காலத்தில் மலையாளத்திலே குரியாளி கிறிஸ்தவர்கள்  
என்னப்படுகிறார்கள்.

மேலும், ஓராமன் கத்தோவிக்க குருவாகிய பிரான்சிஸ்  
சவேரியார் 1541-ஆம் வருடம் இத்தேசத்திற்குக் குருவாக  
போர்த்துகல் அரசனால் அனுப்பப்பட்டு, கோவாவுக்கு வந்து,  
அங்கே ஏற்கனவே போர்த்துகில்காரால்  
Francis Xavier. ஏற்பட்டிருந்த சபைகளைச் சீர்ப்புத்தி, யாழிப்  
பானம், கண்ணியாகுமரி முதலிய இடங்களுக்குப்போய், கீழ்க்கரையிலுள்ள மணப்பாடு தூந்துக்குடி  
Tranquebar Mission History. 1

முதலான கரைதுறைகளிலும், பின்பு மேல் கரையிலுள்ள கோட்டாறு திருவாங்கோடு முதலான இடங்களிலும் வசித்த முக்குவர், செம்படவர், பட்டணவர், பரவர் முதலானவர்களுக்கு உபதேசம்பண்ணி, அவர்களுக்கு வேண்டிய வாக்குச் சகாய மும்பொருள் சகாயமும் செய்து, அவர்களைத் துண்பப்படுத்தின வர்களுக்கு விரோதமாக அவர்களுக்குத் துணை என்று, அநேக ருக்கு ஞானஸ்நானங்கொடுத்து ரோமன் கத்தோவிக்க சபையில் சேர்த்தார். பிறகு அவர் மலாக்கா, ஜாவா, ஐப்பான் முதலான தீவுகளுக்குப் போய் உபதேசம் பண்ணி, சிறைதேசத்துக்கு அருகிலுள்ள சென்கியான் என்னும் தீவில் இறங்கினார். அங்கே அவருக்குச் சரம் கண்டு, 1552-ஆம் வருஷம் டிசம்பர் ம் 22-ஆம் வெப்ரவரி அடைந்தார். இவருக்குப் பின்தத்துவபோதசர் (Robert de Nobili), வீரமா முனிவர் (Beschi) முதலிய ஏராளமான ரோமான் குருக்கள் இந்தேசத்திற்கு வந்து, ஏராளமான மக்களைத் தங்கள் சபையில் சேர்த்தார்கள்.

ஆயினும், சீர்திருத்தப்பட்ட திருச்சபையின் அறிக்கைப் படி சுத்த சுவிசேஷத்தை இங்நாட்டாருக்குப் பிரசங்கிக்கும் குருமார் 18-ஆம் நூற்றுண்டின் ஆரம்பமளவும் இங்கே வந்த தில்லை. தென்மார்க்கு அரசராகிய நாலாம் Ziegenbalg & பிரதரிக் அனுப்பிய சீகன்பால்க், பிளீச்சென் என்ற குருமார்களே சுத்த சுவிசேஷம் அறிவிக்கும் பிரதம ஸ்தானுபதிகளாக 1706-ஆம் வருஷம் கூலை ம் 9-ஆம் வெப்ரவரி தாங்கன்பாடியில் கரையிறங்கினார்கள். இவர்களை அனுப்பிய டேனிஷ்-ஹல்லே மிசியோனே இங்கியாவில் வேலைசெய்யும் சகல புரோட்டெஸ்தாந்த மிசியோன்களிலும் முக்கியமாக இருந்தனர். 1792-ஆம் வருஷம் பப்தில்து மிசியோனரிகள் வருமளவும் தரங்கை மிசியோனரிகளையுள்ளிருந்து வேறாக வேலை செய்ததில்லை. இவர்கள் தெய்வ நாமத்தை முன்னிட்டு ஆரம்பித்த மிசியோன் சரித்திரமே, நாம் இந்தப் புத்தகத்தில் விபரிக்கும் தாங்கை மிசியோன் சரித்திரம்.

தரங்கையிலும் அதன் சுற்றுப்புறத்திலும் சுவிசேஷ வேலை கடந்த சரித்திரம் மாத்திரமே தரங்கை மிசியோன் சரித்திரமன்று. தரங்கையினின்று தெய்வ அருளால் பரம்பினானும்

தரங்கையில் உழைத்த சவிசேஷ வுத்தரன் திருச்சபைக் குரு மாரோடு எக விசுவாசத்தில் திலைத்திருந்த சவிசேஷ குருமார் தூரமான பலவிடங்களில் நடத்தியதுமான மிசியோன் வேலையின் சரித்திரமும் தரங்கை மிசியோன் சரித்திரமாம்.

தரங்கை டேனிஷ் துரைத்தனத்தார் எல்லைக்குட்பட்ட இடங்களில் உழைத்த வுத்தரன் ஜயர்மார் டேனிஷ்-ஹல்லே மிசியோனுல் சம்பளம் பெற்று வந்ததுபோல், அதற்கு வெளியே இங்கிலீஷ் லாக்காவில் வேலைசெய்த வுத்தரன் ஜயர்மார் கிறிஸ்துமார்க்க அறிவு விர்த்தி சங்கத்தார் (Society for Promoting Christian Knowledge) இடத்தில் சம்பளம் பெற்றார்கள். 1699-ஆம் வருஷத்தில் ஏற்பட்ட இந்தச் சங்கம் புறப்பட்டத்தினரைத் திருப்புவுதற்கு ஏற்பட்டதல்ல. புத்தகங்களைப் பிரசரித்து, பன்னிக்கூடங்களை ஏற்படுத்தி நடத்துவதால் கிறிஸ்துமார்க்க அறிவை விர்த்தி செய்வதே இதன் கோக்கம். ஆயினும், தரங்கை மிசியோன் ஏற்பட்ட காலத்தி விருந்த அவசியத்தை முன்னிட்டு இச்சங்கத்தார் எமது ஜயர்மாரைக்கொண்டு தென்னிந்தியாவில் ஏற்குறைய தூறு வருஷங்காலம் மிசியோன் வேலை செய்யவானுர்கள். இவர்கள் தரங்கை கஸ்பாவில் வேலைசெய்த ஜயர்மாருக்கும் செய்த உதவி கொஞ்சமானதல்ல. அப்படியே தரங்கைக்கு வெளியே உழைத்த கி. அ. வி. சங்கத்தின் ஜயர்மாருக்கு டேனிஷ்-ஹல்லே மிசியோன் உபகாரிகள் செய்த உதவிகளும் அதிகம்.

கி.அ.வி.சங்கத்தாரோ, முன்போல் கர்மாணியாவினின்று வுத்தரன் குருமார் வராமையால் சபைகள் நலிவடைவதைக் கண்டு, தங்கள் ஆதரவிலிருந்த சபைகளை அங்கிலேயராகிய சவிசேஷ பிரபல்விய சங்கத்தாருக்கு ஒப்புவிக்க, தரங்கைச் சபை ஒன்றுமாத்திரம் வுத்தரன் சபையாய்த் தனித்திருந்தது. இதுவும் அங்கிய சபைக்குட்படும் நெருக்கடி ஏற்படுமுன் தெய்வ அருளால் தூதனமாயேற்பட்ட லைப்சிக் மிசியோன் சங்கத்தார் அதை ஒப்புக்கொண்டார்கள். அவர்கள் தரங்கையில் ஆரம்பித்த வேலை தெய்வாசிர்வாதம் பெற்றதால், முன்போல் தமிழ்நாட்டின்கும் இத்தரன் சபைகள் ஏற்பட்டு வளர்க்கொள்கிவருகின்றன.

இதனால் தரங்கை மிசியோன் சரித்திரம் புராதன சரித்திரம், நூதன சரித்திரம், என இருபங்காகும். முதலாம்

பெரிய உலக யுத்தத்திற்குப்பின் தமிழ்ச் சுவிசேஷ மூத்தரன் சபை சமாதினம் பெற்றுப் பிறக்கு வளர்ந்த நவீன சரித்திரம் (1919—1955) இதன் மூன்றாம் பாகமாகும்.

I. டெணிவ்த்-ஹல்லே மிசியோன் சரித்திரமாகிய பூராதன சரித்திரம் (1706—1840) மூன்று காலப்பிரிவுகளாக :

1. மூம்பகாலம் : முதற் குருமார் கரையிறங்கினது முதல் கிரீன்ட்லரையர் மரணமட்டும் (1706—1720).

2. அபிவிர்த்திகாலம் : கிரீன்ட்லர் ஐயர் மரண முதல் முதலாம் சதாப்த உற்சவமட்டும் (1720—1806)

3. கவிவுகாலம் : முதலாம் சதாப்த உற்சவ முதல் லைப்சிக் சுவிசேஷ மூத்தரன் மிசியோனின் முதல் குரு கரை இறங்கினது மட்டும் (1806—1840).

II. (a) லைப்சிக் சுவிசேஷ மூத்தரன் மிசியோன் சரித்திரமாகிய நூதன சரித்திரம் (1840—1955).

(b) சல்டன் திருச்சபை மிசியோன். (1874—1955)

III. தமிழ்ச் சுவிசேஷ மூத்தரன் திருச்சபை பிறக்கு வளர்ந்த நவீன சரித்திரம் (1919—1955).

இதோ, நான் உலகத்தின் முடிவுமட்டாக சகல ஈடுகளிலும் உங்களுடனே கூட இருக்கிறேன் என்ற திருநாதர் மொழி பொய்யாமொழி என்பதை நீாம் இச்சரித்திரத்தால் கண்டு, தரங்கை மிசியோனின் இரண்டரை நூற்றுண்டிள் மகோற்ச வத்தைக் கர்த்தருக்குள் அக்களிப்பாய்க் கொண்டாடி, அவரது திருநாமத்தை ஸ்தோத்திரிக்க அவரே நமக்குக் கிருபை செய்வாராக.

கவனிப்பு. இதில் உள்ள ஐயர்மார் நாமங்கள் அநேகமாய்க் கர்மானிய உச்சரிப்பின்படி தமிழில் ஏழுதப்பட்டிருந்தும், இங்கிலீஷ் லாக்காவில் உழைத்த பின்வரும் ஐயர்மார் நாமங்களைப் பழைய கிறிஸ்தவர்களின் நாவுக்கிசைங்கு உச்சரிப்பின்படி எழுதலானாலும். திருஷ்டாங்கமாக குல்ச்சே ஐயரை குல்ச்சையர் என்றும், பப்ரீசியஸ் ஐயரை பாவரீசையர் என்றும், யேனிக்கே ஐயரை ஜேனிக்கே ஐயரென்றும் எழுதியிருக்கிறது.

## 1.

தரங்கை மிசியோன் புராதன சரித்திரம்  
(1706—1840.)

1. ஆரம்பகாலம் (1706—1720)

செவ்வயிகுந்த இந்காட்டில் வியாபாரம் செய்வதனுல் பொருள் சம்பாதிக்க வேண்டுமென்கிற முக்கிய நோக்கத் தோடு பதினேழூம் பதினெட்டாம் நூற்றுண்டுகளில் போர்த் துகிஸ்காரர், டச்சுக்காரர், டேனிஷ்காரர், பிரெஞ்சுக்காரர், இங்கிலிஷ்காரராகிய கானு ஜாதியார் இங்கே வந்து, பல காரங்களிலும் வியாபார ஸ்தலங்களை உண்டுபண்ணி, காணியாட்சிக்காரரானார்கள்.

இவர்களில் டேனிஷ்காரர் 1620-ஆம் ஈஸ் தஞ்சாவூர் அரசனிடத்தில் உத்தரவு பெற்றுத் தரங்கைக் கோட்டையைக் கட்டி வியாபாரம் உடத்தி அதிலும் அதின் The Dunes. சுற்றுக்கிராமங்களிலும் ஆருகை செலுத்தி வந்தார்கள். கவிசேஷ் லுத்தரன் சபையாராகிய அவர்கள் ஆரம்பத்தில் தான்ஸ்போர்க் என்ற உட்கோட்டையிலும், 1701-ஆம் ஈஸ் முதல் சியோன் தெய்வாலை பத்திலும் மெய்த்தெய்வமாகிய பராபரானுக்கு ஆராதனை செய்து வந்தும், அவரை அறியாத புறமத்தினருக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கிக்கவும் அவர்களைக் குணப்படுத்தித் திருச்சபையிற் சேர்க்கவும் யாதொரு விசேஷத்துத் தீர்மையும் செய்யவில்லை.

ஆயினும், எல்லாரும் இரட்சிக்கப்பட்டுச் சத்தியத்தின் அறிவுக்கு வரச் சித்தமுள்ளவராயிருக்கிற பராபரன் இத்தே சத்தாருக்குச் சுவிசேஷம் பிரசங்கிக்கப்படு Frederick IV. வதற்கான வழியை நாலாம் பிரதரிக் என்ற டேனிஷ் அரசராக்கொண்டு திறங்குள்ளார். இவ்வரசர் சிம்மாசனம் ஏறழுன்னமேயே புறமத்து

தினரின் மனக்திரும்புதலைக் குறித்த கவலையைக் கர்த்தர் அவர் மனத்தில் உண்டுபண்ணியிருக்தார். அவர் மகுடாபிழோகம் பெற்ற நாள் முதல் (1699) ஆசியா, ஆபிரிக்கா, அமெரிக்கா விழும் தமது இராச்சியத்தைச் சேர்க்க புறமத்தினருக்குச் சலிசேஷன்தை அறிவிக்கச் செய்வது தமது இராசரீகக் கடமை என்று என்னிடார். அதற்காகத் தமது அரண்மனை குருவாகிய வித்கென்ஸ் (Lütkens); சாஸ்திரியாரை அழைப் பித்துச் சலிசேஷ வேலைக்குத் தகுங்கு குருக்களைத் தெரிந்து அழைத்துவரக் கட்டளையிட்டார். அரண்மனை குரு தென் மார்க்கு தேசத்தில் தகுங்கவர்களைக் கண்டுபிடிக்க முடியாத தால் தன் செனன சாடாகிய கர்மாணியாலிலிருங்கு குருக்களை வரவழைக்க முடிவு செய்து பெர்லீன் கொத்திலுள்ள சில குருக்களுக்கு ஸ்ருபம் எழுதி அவர்கள் உதவியைத் தேடினார். அவர்கள் ஏவுதலால் பிரதரிக்வேர்தர் (Frederic-werder) பாடகாலைத் தலைவராகிய லாங்கே (Lange) சாஸ்திரியார் தமது முந்தின மாணுக்கராகிய பார்த்தொலூமேபு சீகன் பால்கு என்பவரை மிசியோன் வேலைக்குத் தகுங்கவரென்று சிபாரிசு பண்ணினார். அக்காலத்தில் பெர்லீன் கொகுக்குச் சமீபமான ஒரு இடத்தில் ஒரு குருவுக்குப் பதிலாய்ப் பிரசங்க ஜெயியஞ் செய்துகொண்டிருந்த சீகன்பால்கு தமது அழைப்பை அறிந்தபோது அதை உடனே ஒப்புக்கொள்ளாமல், கர்த்தகுடைய சித்தத்தை அறியும்படி ஜெபத்தில் தரித்திருக்கு, கடைசியாகத் தமது உள்ளத்தில் தீது தேவ அழைப்புதான் என்று உணர்க்கு அமர்ந்தார். 1705-ஆம் வெளு அக்டோபர் மீ 1-ஆம் வெளை பெர்லீன் கொக் குருக்களின் கூட்டத்தில் சீகன்பால்கும், பிளீச்செஸ் (Heinrich Plütschau) என்ற மற்றொருவரும் : தேவ காமத்தை முன்னிட்டு புறமத்தினரிடத்திற் போவோம்; கர்த்தர் அவர்களுக்குள் எங்களுக்கு ஒரு ஆத்துமாவையானிலுங் தக்தால், அதையே எங்கள் யாத்திரைக்குப் போதுமான பலஞக என்னும் வோம் என்றார்கள். அவர்கள் யாத்திரையின் இலக்கு பல முறையும் மாற்றப்பட்டது. துவக்கத்தில் டேனிஷ் அரசர் அவர்களை மேற்கு இந்திய தீவுகள் என்னும் அமெரிக்க தீவு களுக்கும், கினியா (Guinea) என்ற ஆபிரிக்க நாட்டிற்கும், கடைசியில் தரங்கன்பாடிக்கும் அனுப்புவதாக மாறி மாறி உத்தரவு பண்ணினார்.

சிறுவையின் வசனத்தைத் தமிழ் நாட்டாருக்குப் பிரசங்கிப்பதற்கு ஏற்பட்ட பர்த்தொலோமேயு சீகன்பால் கென்பவர்

சிறுவழுதலே அந்த வசனத்தைக் கற்று,

B. Ziegenbalg. சிறுவழுதலே சிறுவைப் பள்ளிக்கூடத்தில் பண்படுத்தப் பட்டவராயிருந்தார். அவர்

1683-ஆம் ஞா குன் மீ 24 ல் கச்சோனியா நாட்டிலுள்ள புல்ஸ்நித்ஸ் (Pulsnitz) என்ற சிற்றூரில் பிறந்தார். அவருடைய தாயாகியகத்தீர்கள் சாகும்போது தன் பிள்ளைகளைத் தன் ணன்றையமைத்து: என் அருமைப் பிள்ளைகளே, நான் உங்களுக்காக மகாப்பெரிய திரவியம் சேர்த்து வைத்திருக்கிறேன், அதை என் வேதபுத்தகத்திலே தேடுக்கூன், அங்கே அதைக் கண்டதைவீர்கள், அதன் ஒவ்வொரு ஏட்டையும் என் கண்ணீரால் கனைத்திருக்கிறேன் என்றாம். இதை அந்தப் பிள்ளைகள் ஒருபோதும் மறந்து நடந்ததில்லை. கீகன்பால்கு டி வயது பின்னையாயிருக்கையில் புல்ஸ்நித்ஸ் ஊரில் தீப்பற்றி, அவர் வீடும் வெங்குபோகவே, வீயாதியாயிருந்த அவர் தகப்பனுபூர் அவர் ஏற்கனவே ஆயத்தப்படுத்தி வைத்திருந்த சவப்பெட்டியில் வைத்து வெளியே சொன்னுபோனார்கள். அதிலே அவர் கர்த்தருக்குள் நித்திகர அடைக்கார். பெற்றுர் மரித்தபின் பர்த்தொலோமேயுவின் படிப்பு வளர்ப்புக்காக அவருடைய மூத்த சகோதரி மிகவுக் கவலைப்பட்டு, அவரைக் கர்த்தருடைய வழிகளில் நடத்தி வர்தான். அவர் சிறுபோதே கர்த்தரிடத்தில் ஞானவரங்களைத் தேடியடைக்கத்துமன்றி, ஒரு கல்லூசிகேகிதனின் தோழுமையால் ஞானஜீவனில் தேர்ச்சி பெறலாரூர். மேலும் அவர் வாலிபனுயிருக்கையில் கர்த்தர் அவருக்குச் சிலகாலம் தமது முகத்தை மறைத்து, அவர் மாயிசத்தில் ஒரு மூன்னையும் கொடுத்ததால் அவர் 9 மாதக்காலமாய் மிகவும் வேதனைப்பட்டார். ஆயினும் தேவகிருபையின் சூரியன் அவர்மேல் திரும்பவும் உதித்ததால் அவர் பலமடைத்து, தம்மைக் கர்த்தருக்கு முழுவதும் தத்தம்பண்ணக் கூடியவராரூர். அவர் தமது சர்வத்தைப் பலப்படுத்துவதோடுகூடக் கர்த்தருடைய திராட்சத் தோட்டத்தில் ஒரு சொற்ப வேலையாகிலும் செய்ய மனதாய் பிராங்கே சாஸ்திரியார் யோசனைப் படி முந்த மெர்செபுர்கு (Merseburg) என்ற ஊரிலும், பிறகு ஏர்புர்த்து (Erfurt) பட்டணத்திலும் உபாத்திமை வேலை பார்த்தார். அப்பால் அவர் 1703-ஆம் ஞா ஹல்லே சர்வகலா

சாலையில் பிரவேசித்து, பிராங்கே சாஸ்திரியாரிடத்தில் வேத சாஸ்திரங் கற்றுவருகையில் அவர் கோயினால் வருக்கித் தமது படிப்பை நிறுத்தினார். அவர் சர்வஷலாசாலை ஒழுங்கின்படியே வேத சாஸ்திரம் படிக்கக் கூடாமற் பேரன்போதிலும், 1704-1705-ஆம் வருஷங்களில் பல இடங்களிலும் பல கருக்களுக்குப் பதிலாய்ப் பிரசங்கித்து, பக்தி முயற்சியில் அதிகரித்து, அநேக உபத்திரவங்களைச் சகித்துக்கொண்டதால் கிறிஸ்துவின் பள்ளிக்கூடத்தில் தேற்றின மாணுக்காகி, அன்னிய காட்டில் மிசியோனுழியத்திற்கு அழைக்கப்பட்ட பொழுது அவரும் அவரது சிகேத்தராகிய ஹென்றிக் பிலிச்செள ஜயரும் இந்தியாவுக்குப் போவதற்கு உடன்பட்டார்கள். தென்மார்க்கு அச்சாங்கத்தார் மிசியோனுக்கு வேண்டிய பொருள் சகாயமும், ஹல்லே நகாம் பொருளோடு கூட மிசியோனுக்கு வேண்டிய ஆட்களையும் ஆலோசனையையும் கொடுத்துதவினதால் இந்த மிசியோனை சரித்திரக்காரர் “டேனிஷ்-ஹல்லே மிசியோன்” என்பார்.

இந்த மிசியோனின் பிரதம குருமாராகிய மேற்கூறிய அவ்விருவரும் 1705-ஆம் ஈ அக்டோபர் மீ தென்மார்க்கு தேசத்தின் இராஜதானியாகிய கோப்பனுகள் கருக்கு வந்து, சுவிசேஷ லுத்தரன் திருச்சபையின் மெய்விசவாச அறிக்கை களுக்கு ஒத்தபடி சுவிசேஷம் பிரசங்கிக்க வாக்களித்து, குருப் பட்டம் பெற்றுர்கள். அங்கிருந்த அநேகர் அவர்கள் தெரிக்கு கொண்ட மிசியோன் ஊழிய விஷயத்தில் அவர்களை வெருவாக அதெரியப்படுத்தியும் அவர்கள் மனக்தளராமல் தங்களைத் திரு ஊழியத்திற்கு அழைத்த கர்த்தரை எம்பி, இராஜ விஞ்ஞா பணம் பெற்று, கொவம்பர் மீ 19-ஆம் வெள்ளை சொப்பை தெருட்டிக் என்ற கப்பலில் ஏறினார்கள்.

அடுத்த 1706-ஆம் ஈ குலை மீ 9-ஆம் வெள்ளை கர்த்தர் அவர்களைச் சித்தாயாத்தினரயாய்த் தரங்கள்பாடியில் சொன்னுவங்கு சேர்த்தார். நாம் வருஷத்தோறும் விசே 9th July 1706 வித்த சக்தோஷத்தோடு சினைவுக்கருகிற அந்த நாள் அந்த ஆயர்மாருக்கு மிகுந்த சங்கடமான நாளாயிருக்கத்து. கர்த்தரை ஸ்பேதாத்தினிக்கிறவர் களாகவும், ஆண்டவரை அறியாதபுறமதத்தினருக்காகப் பரித பிக்கிறவர்களாகவும் கரையிழங்கின அவர்களைத் தரங்கையிலிருக்க ஜோப்பியரில் ஒருவரும் அனுதாபத்துடன் ஏற்றுக்

கொள்ளவில்லை. இங்கிருந்த டேனிஷ் அதிகாரிகளும் வியா பாரிகளும், அவர்களைச் சந்திருந்துகளாகப் பாவித்ததுமன்றி, அவர்கள் கொண்டுவந்த இராஜ கட்டளையையும் அவமதித்துத் தன்னினர்கள். தென்மார்க்காரர் தரங்கையிலும் அதன் சுற்றுப் புறத்திலும் ஆளுகை செலுத்தி வந்த வர்த்தகக் கம்பெனி யாரின் தலைவர்களோடு கலந்து பேசாமலும், அவர்களுடைய அனுமதி பெறுமலும் இந்தக் குருமாரை அனுப்பினதினால், அவர்களை விரோதிக்கவும் பிற்காலத்தில் அவர்கள் வேலை களுக்கு இடையூறு செய்யவும் எதுவாயிற்று. நான் முழுவதும் “அண்டச் சுவருமில்லை. ஒண்ட விழுலுமில்லை” என்பதுபோல் தவித்துக் கொண்டிருந்த அவர்களைச் சாயங்காலத்தில் அத்துருப் (Attrup) என்ற ஒரு துரை தமது மாமன் வீட்டிற்கு அழைத்துக்கொண்டுபோய் அவர்களுக்கு விடுதி கொடுத்தார்.

பிறகு அவர்கள் (மேற்குக்கொத்தள வீதியில்) வாடகைக்கு ஒரு வீடு பிடித்து, அதில் வாசங்கிசெய்து, முந்த போர்த்துகில் பாவைத்தையையும் பிறகு தமிழ்ப் பாவைத்தையையும் படிக்கத் தொடங்கினார்கள். இதற்காக அவர்கள் செப்பெட்டம்பர் ஸ் 3-ஆம் வத்தங்கள் வீட்டிலே எழுபது வயதான ஒரு விருத்தாப்பியத் தமிழ் ஆசிரியனை அவன் பள்ளிக்கூடத்தோடு ஏற்றுக்கொண்டு, பிள்ளைகளோடு பிள்ளைகளாய்த் துரையில் உட்கார்ந்து, விரலினால் மணவில் எழுதி, தமிழ் எழுத்துக்களைக் கற்றார்கள்.

பாவைத் தற்பதில் அவர்களுக்கு முக்கிய உதவிபுரிந்த மனுஷன் பெயர் ஆலப்பன் (அழகப்பன்). டேனிஷ் கம்பெனி யாரின் துவிபாவைகாரையை இவருக்குத் தமிழ் மொழியையன்றி, போர்த்துகில், டேனிஷ், டச்ச, ஜெர்மன் பாவை களும் தெரிக்கிறுந்தது. இந்த ஆலப்பனின் உதவி கிடைத்த அக்டோபர் ஸ் 12-ஆம் வத்து முதல் அவர்களின் பாவைபிவர் த்து அதிகமாயிற்று. சென்பால்கு எட்டு மாதக் காலத்திற்குள் தாரா எமாய்த் தமிழ்ப் பேசக் கற்றுக்கொண்டார். தற்காலத்தில் இருப்பதுபோல் அக்காலத்தில் ஐரோப்பியருக்கு உதவியான அகராதி, இலக்கணம் முதலிய நூல்கள் இல்லாமல் யாவ் சென்பால்க் ஐயர்தாமே காளாவிர்த்தியில் அவற்றைப் புனைந்து கொள்ளப் பிரயாசப்பட்டார்.

ஆரம்பமுதல் அவர்களுக்குப் பல விதத்திலும் இடையூறுகள் உண்டாயின. அங்கிருந்த ரோமான் குருமாத்திரமல்ல,

உலக மத்களான டேனிஷ் துரைகளும் அவர்களுக்குச் சார்பா யிருந்த டேனிஷ் குருக்களும் அவர்களைப் படைத்து அவர்களுக்கு விரோதமாயிருந்தார்கள். ஆயினும் ஜயர்மார் மன்றதளாவில்லை. “திக்ஷந்தவர்களுக்குத் தெய்வமே துணை.”

இரண்டு போதசமாரும் வெகு சிரத்தையோடு பாகவத களைக் கற்றுக்கொண்டு வரும்பொழுதே தங்களால் கூடிய அளவில் கவிசேஷ வேலையையும் செய்யமுயன்று, 1706-ஆம் வெளிவரி மீண்டும் போர்த்துக்கீஸ் பாகவதயிலும், 1707-ஆம் வெளிவரி மீண்டும் பாகவதயிலும் ஞானேபதேசம் போதிக்க. ஆரம்பித்தார்கள். அவர்களிடம் முதல் முதல் போதனை பெற்ற வர்கள் ஜரோப்பியர் வீடுகளில் வேலைசெய்த அடிமைகள். இவர்கள் புறமாத்தினரான சதேசிகளாயினும், ஜரோப்பியரைப் போல் உடையுடுத்து போர்த்துக்கீஸ் பாகவத பேசி வந்தார்கள். இவர்களில் ஐந்து பேருக்கு 1707-ஆம் வருஷம் மே மீண்டும் வெளிவரி சீமீயான் கோயிலில் ஞானஸ்நானம்

*First converts.* கொடுக்கப்பட்டது. இந்த விசேஷம் போதகர் விசவாசத்தைப் பலப்படுத்தி, அவர்கள் வாக்கத்தையும் முயற்சியையும் விரத்தி செய்தது.

இந்தப் புதுக் கிறிஸ்தவர்கள் எமித்தமாகவும், தங்களிடம் சம்பாவிக்கவும், உபதேசங் கேட்கவும் அடிக்கடி கூடிவங்க புறமாதஸ்தர் சிமித்தமாகவும் கடற்கரைக்குச் சமீபமாக (இப்பொழுதிருக்கிற தட்டாராத் தெருவின் ஓர் அந்தத்தில்?) அவர்கள் ஒரு கோயிலைக் கட்டக் கருதினார்கள். கோயில் கட்டுவதோ சாமானிய விடையமல்ல. அதற்குப் பொருள்வேண்டும். அந்த ஜயர்மாருக்கோவருஷவாரிச் சம்பளம் ரூ. 300-க்குமேல் வேறு வரும்படி கிடையாது. சீமையில் ஒரு பொருள் உதவி கொண்டுவரக்கூடிய ஒரு கப்பல் இங்கமயம் தரங்கைக்கு வந்தும், அதில் பொருள் உதவியாவது, அவர்களைப் பலப்படுத்துவதற்கான ஒரு கடிதமாவது வந்ததில்லை. ஆகையால் கட்டட வேலையைத் துவக்குவது உசிதமல்லவென்று பலருள் தடுத்தார்கள். தடுத்தும், குண் மீண்டும் வெளிவரி குருமார் சுர்த்தருடைய திரு. நாமத்தில் கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போட்டு, முப்பது கூலியாட்களோவைத்து வேலைசெய்தார்கள். தொடுத்த வேலை முடியப் போகிறதில்லை என்று அநேகர் பங்காசம் பண்ணினார்கள்.

*First chapel.*

கான ஒரு கடிதமாவது வந்ததில்லை. ஆகையால் கட்டட வேலையைத் துவக்குவது உசிதமல்லவென்று பலருள் தடுத்தார்கள். தடுத்தும், குண் மீண்டும் வெளிவரி குருமார் சுர்த்தருடைய திரு. நாமத்தில் கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போட்டு, முப்பது கூலியாட்களோவைத்து வேலைசெய்தார்கள். தொடுத்த வேலை முடியப் போகிறதில்லை என்று அநேகர் பங்காசம் பண்ணினார்கள்.

ஆயினும், தேவ அருளால் அவர்கள் தங்கள் சொந்தச் சம்பளத்தில் சேர்த்து வைத்த பணத்தைக் கொண்டும், சிலர் கொடுத்த தர்ம சகாயத்தினாலும் 2 மாதத்தில் வேலை முடிந்தது.

ஆகஸ்டு மே 14-ஆம் வே ஐரோப்பியரும் சுதேசிகளுமான சனத்திரன் பார்க்க, ஜயர்மார் கோயிலைப் பிரதிஷ்டைசெய்து அதற்குப் புது ஏருசலேம் என்று பெயரிட்டார்கள். அச்சமயத் தில் சீகன்பால்கையர் : ஏருசலேமின் சமாதானத்திற்காக வேண்டுகள் ; உன்னைச் சிநேகிக்கிறவர்கள் சுதித்திருப்பார்களாக (சங். 122, 6) என்ற சங்கீத வாச்சியத்தின் பேரில் தமிழ்ப் பிரசங்கம் செய்தார். அது முதல் அந்தக் கோயிலிலே ஞாயிறு, புதன், வெள்ளி க்கிழமைகளில் டேனிஷ் முறைமைப் படி ஆராதனை நடத்து வந்தது. கிறிஸ்தவர்கள் மாத்திரமல்ல, புறமதத்தினரும் ஆராதனைக்கு வந்தார்கள். செப்டெம்பர் மூன்று-ஆம் வே அந்தக் கோயிலில் முதல் விசையாக ஞானஸ்நானங்கொடுத்துப் பரிசுத்த இராப்பேரசனம் பரிமாறப்பட்டது. அத்தினத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்ற பேர்களில் முந்தினவன் பெயர் அந்திரோயா. அவனுடைய இடதுப் பெயர் சேப்பெருமாள். அவன் செட்டி ஜாதியான குத்திரன், வயது 30. இவன் அநேக வருஷக்காலம் சீகன்பால்கையரிடம் வேலை செய்தான். அவன் மரணமடைந்தது 1731-ஆம் வருஷம்.

1707-ஆம் வருஷ முடிவுக்குள் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 40 ஆயிற்று. பணமுட்டால் மிகவும் சங்கடப்பட்டிருக்கொண்டிருந்த ஜயர்மாருக்கு 1708-ஆம் வருஷ மத்தியில் கப்பலில் பணம் வந்தும், (“கைக்கெட்டியது வாய்க்கெட்டாமற் போவது” போல்) கப்பலிலிருந்து இறக்குகையில் கடவில் விழுந்து போன தால், விரோதிகள் கைகொட்டி நின்தனை செய்வதற்கேதுவாயிற்று. ஆகிலும் அந்த தேவ ஊழியர் தளரா முயற்சியோடு வேலைசெய்தார்கள். அதே வருஷத்தில் சீகன்பால்கு நாகப்பட்டனத்திற்குப் போய் சுவிசேஷம் பிரசங்கித்தார். வருஷ முடிவில் தரங்கன்பாடியிலிருந்த கிறிஸ்தவர்கள் 100. தேவ திருவசனத்தை ஜனங்களுக்கு வாசிக்கக்கொடுப்பது மகா முக்கியமென்றிருந்த சீகன்பால்கு அந்த வருஷம் புதிய ஏற்பாட்டைத் தமிழில் மொழிபெயர்க்கத் தொடங்கினார்.

அவர் மத்தேயு சலிசேஷன்த்தின் 23-ஆம் அதிகாரத்தை மொழிபெயர்க்கையில் அதற்கு இடையூருச் அவருக்கு ஒரு பெரிய கங்கடம் நேரிட்டது. எகராதிபதி அவரைக் கைதி யாக்கிக் காவலில் போடுவித்தான். இதற்குக்

Z. in prison காரணம் ராயப்பனென்ற ஒரு கிறிஸ்தவ அம்பட்டனின் ஏழை விதவைக்காகவும்

அவருடைய 2 பிள்ளைகளுக்காகவும் பரிதபித்து, அவன் வழக்கில் தலையிட்டுச் சிபாரிசு செய்ததே. சீகன்பால்கு சிறையிலிருக்குங் காலத்தில் பிளிச்செள ஐயர் சபையையும் பள்ளிக் கூடங்களையும் கவலையோடு கண்காணித்து வந்தார். துறைகள் செய்துவந்த இடைஞ்சல்கள் கொஞ்சமல்ல. அந்தக் குருவை புறமத்தினர் சுங்கிக்காதபடி தடை செய்யப்பட்டது. அவருக்குத் தமிழ்ப் படிப்பிக்கிறவர்களும், அநேக ஏழைக் கிறிஸ்தவர்களும் கோட்டைக்கு வெளியே துரத்தப்பட்டார்கள்.

சீகன்பால்கு மனிதரால் கைவிடப்பட்டும், கர்த்தர் அவருக்குத் துணை நின்றதால், அவர் தமது கொடிய சிறையிலிருப்பைப் பொறுமையாய்ச் சுகித்து வந்தார். அவர் காவற் கிடங்கில் வேத மொழிபெயர்ப்பைத் தொடர்க்கு செய்ய வாஞ்சித்தும், அவருக்குக் காகிதமும் மையங் கிடைத்துகில்லை. அவர் கர்த்தரை நோக்கி ஜெபித்துக் கொண்டிருக்கையில், கர்மாணியரான 2 கத்திச்டிகள் அவருக்குக் காகிதமும் பென்சிலும் கொடுத்தார்கள். அவர் அப்போது இரண்டு பிரபஞ்சங்களை எழுதினார். ஒன்று கிறிஸ்தவ போதகரின் திலைமையையும். மற்றது மெய்க் கிறிஸ்தவர்களின் திலைமையையும் பற்றியதாம், குற்றவில்லாத அவரைக் குற்றவாளியாக்கும்படி எகராதிபதி வெகுவாய் முயன்றும் சித்திபெறுமல்ல, கடைசியாய் அவரோடு சமாதானமானதால் அவர் 1709-ஆம் வருடம் மார்ஸ்ச மீ 26-ஆம் டெ விடுதலை பெற்றார்.

அவர் திரும்பிவக்த நாள் யாவருக்கும் மகிழ்ச்சிதரும் நாளாயிருந்தும், அதனாலே சோதனைகாலம் முடியவில்லை. ஐயர்மாருக்குக் குறிக்கப்பட்ட இராஜ சம்பளம் அவர்களுக்குக் கிரமமாய்க் கொடுக்கப்படவில்லை. அவர்கள் தங்கள் செலவுக் காகவும், மிசியோன் சபை பள்ளிக்கூடங்களின் செலவுக்காக வும் கடன்பட வேண்டியதாயிற்று. ஆயினும், சூலை மீ 20-ஆம் டெ கர்த்தர் அவர்களுக்கு ஒத்தாசை அனுப்பி அவர்கள்

துக்கத்தைப் பெரிய மதிழ்ச்சியாக மாற்றினார். ஐயர்மார் தாங்கள் இந்தியாவுக்கு வந்த நாள் முதற்கொண்டு எழுதி வந்த ஏராளமான கர்மாணியாவிலும் தென்மார்க்கிலும் இங்கிலாந்திலும் உள்ள அநேக உபகாரிகளின் மனத்தை அசையப் பண்ணினதால், அவர்கள் 3000 டாலர் (ஏ-கு-4500 ரூ.) சேர்த்த நனுப்பினர்கள், இராணியார், இராஜுமாரி, பிராங்கே சாஸ் திரியார் மற்றும் பெரியோர்கள் எழுதின ஆறுதலான கடிதங்களும் முதல் விசையாக வந்து சேர்த்தன. கிரீண்ட்லர், பேவிங், யோர்தான் என்ற மூன்று புதிய போதகர்களும் வந்து சேர்ந்தார்கள். இவர்களில் கிரீண்ட்லர் ஐயர் சீக்ன்பால்கையருக்கு வலது கைபோல் இருந்து, மிசியோ கிரூந்டலர் நூக்குப் பெரிய ஆசீர்வாதமானார். அவர் முதல் விசையாகச் சுதேச கிறிஸ்தவர்களைக் கண்டபோது துன்பப்பட்டிருந்த அவர்களுக்காக மனமுருகி, அனுதாப ஆண்தக் கண்ணீர் சொரிக்தார். இவரால் மிசியோன் வேலைக்கு எவ்வளவு அதுகூலமுன்டாயிருந்ததோ, அவ்வளவாக பேவிங் என்ற ஐயரால் பிரதிகூலமுன்டாயிருந்தது.

சிமையிலிருந்து வந்த பணத்தினால் ஐயர்மார் தாங்கள் பட்டிருந்த கடனையெல்லாம் அடைத்தபின் கோட்டை அரசர் வீதியில் ஒரு வீட்டை 1000 டாலருக்கும் (23 குல 1709), பிறையாற்றில் ஒரு பெரிய தோட்டத்தை 50 டாலருக்கும் (நொவம்பர் 1709) வாங்கினார்கள். புது ஏருசலேம் கோயிலுக்கு எதிரே நமது சிரேஷ்டர் குடியிருந்து, முன் ஆலோசனைச் சங்கத்தார் கூடிவந்ததுமான இடமே அந்த வீடு (Seniorat). பெத்தலகேம் கோயில் கட்டியிருக்கும் இடமே அந்தத் தோட்டம். அதிலே ஒரு தர்மப் பள்ளிக்கூடம் கட்டவேண்டுமென்கிற நோக்கமாய் அதை வாங்கினதாக சீக்ன்பால்கையர் ஒரு ஏராளப்பத்தில் எழுதியிருக்கிறார். இதுகாறும் வாடகை வீட்டிலே குடியிருந்த ஐயர்மார் இதுமுதல் புதிதாய் வாங்கின மிசியோன் வீட்டிற் குடியிருந்து பள்ளிக்கூடங்களையும் அங்கே வைத்து கடத்தினார்கள். இக்கட்டடத்திற்கு வந்தபின் ஆதரிப்புச் சாலையிலிருந்த பிள்ளைகள் 44, தமிழ்ப் பள்ளிக்கூடத்தில் 3 கிறிஸ்தவ உபாத்திமாரிடம் 25 பிள்ளைகள் படித்தார்கள். போர்த்துகிள் பள்ளிக்கூடத்தில் 2 உபாத்திமாரிடம் 16 பிள்ளைகள் படித்தார்கள். கில பிள்ளைகள் தையல் வேலை

கற்றுக்கொண்டார்கள். அச்சுப் புத்தகங்கள் இல்லாமையால், கோயிலுக்கும் பள்ளிக்கூடங்களுக்கும் வேண்டிய நூல்களைப் பிரதி செய்வதற்கு 7 கணக்கப்பிள்ளைகள் வியமிக்கப்பட்டிருந்தார்கள்.

1709-ஆம் ஈஸ் அக்டோபர் மீ 16 டையில் கல்வியிற் சிறந்த கணபதி உபாத்தியார் என்ற உயர்குல வாவிப்பெருருவன் கிறிஸ்தியான் பிரதரிக்கென்ற பொருள்ளவனும் ஞானஸ்நானம் பெற்றார். அவனுக்குத் தென்மார்க்கரசராகிய 4-ஆம் பிரதரிக் ஞானத்தகப்பனியிருங்க ஒப்பினார். அவன் சீகன்பால்க்கையருக்குத் தமிழ் படிப்பித்த தன் தகப்பனைப் பார்க்கிலும் சமர்த்தனையிருந்து, ஞானஸ்நானத்திற்கு முன்னமேயே ஞானேபேதேசத்தின் ஜூர்து ஆதினியாயங்களைச் செய்யுளாக்கி மாணுக்கருக்குப் போதித்து வர்தான். ஞானஸ்நானம் பெற்ற பின்னும் சிறக்க சவிசேஷன்களும், நல்ல ஆசிரியனுமாயிருந்தான். ஆயினும் அடுத்த வருஷத்தில் ரோமான் சபையில் சேர்க்கு, பிறகு இந்துமார்க்கத்தில் மருள விழுந்து பூசாரியாக இறக்கு போனான். இது ஐயர்மாருக்கு வெகு சஞ்சலத்தை உண்டு பண்ணும் சங்கதியாயிற்று.

அடுத்த வருஷம் ஜனவரி மீ 7-ல் சீகன்பால்கு முதல் விசை சென்னைக்குப் போனார். அவர் அங்கே Z. in Madras. பிவாரம் தங்கி, சவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்து கவர்னர் துரையும் இந்துக்களான அநேகரும் மதிக்கப் பெற்றுத் தரங்கைக்குத் திரும்பினார்.

1711-ஆம் ஈஸ் பல காரணங்களால் தரங்கை மிகயோன் சரித்திரத்தில் ஒரு விசேஷத்துறை வருஷமாயிற்று. அந்த வருஷம் மார்ச்சு மீ 31-ஆம் வெள்ளையர் பாராபரனைத் தோத்திரித்து; இன்று புதிய ஏற்பாட்டாசமங்களை Tamil N. T. யெல்லாம் மொழி பெயர்த்து முடித்தேன்.

இதுவே இர்து தேசத்தின் சுல்தான் திரவியங்களிலும் விலையேறப்பெற்றதெனக் கூறினார். மேலும் அவ்வருஷம் பிளீச்செள ஐயர் சீமைக்குத் திரும்பிப்போய், இங்கு கடக்கும் மிகயோன் வேலையையும், அதற்கிருக்கும் இடைஞ்சல் களையும் அங்குள்ள பெரியோருக்குத் தெரிவித்தார். அவர் மறுபடியும் இந்தியாவுக்கு வராமல் சீமையிலேயே தங்கி யிருந்தும், மிகயோனுக்கு உபசாரியாகவேயிருந்தார். அவரோடு

சீமைக்குத் திரும்பிப்போன பேவிங் ஐயரோ இங்குள்ள ஐயர் மாருக்கு எப்பொழுதும் விரோதியாயிருந்தார். அன்றியும், அதே வருஷத்தில் 4-ஆம் பிரதரிக் அரசர், தமதிராச்சியம் பெருவாரிக் காம்ச்சல், யுத்தம், பஞ்சம் என்றவற்றால் மெத்த சங்கடப்பட்டும், தரங்கை மிசியோனுக்கு அரண்மளைப் பொக்கி ஷத்திலிருந்து வருஷவாரி 2000 டாலர் கொடுத்து வரும்படி தேவநாமத்தில் மாருத வித்தியகட்டளையாக ஆக்கியாபித்தார். அப்பொழுது மரணப்படுக்கையிலிருந்த விட்கென்ஸ் சாஸ்திரி யார் அதைக் கேள்விப்பட்டு: இப்பொழுது சங்தோஷமாக மரிப் பேன்; காந்த்தர் அரசரை ஆசீர்வதிப்பாராக என்று சொல்லி, கொஞ்ச காலத்திற்குப் பின் மரித்தார். பிரதரிக் அரசரின் கட்டளைப்படி நாள்துவரையில் நடந்தேறிவருகிறது.

பிளீச்செள ஐயர் சீமைக்குப் புறப்பட்ட அதே சமயத்தில் சீகன்பால்க் கிராண்டாம் முறை சென்னைக்குப் போனார். அவர் அங்கிருந்து திருப்பதிக்குப்போய்ச் சவிசேஷம் பிரசங்கிக்க மனதாய் ஒரு சத்திரத்தில் தங்கியிருக்கையில், அவரைக் கொலை புரியச் செய்திருந்த சத்திரத்தில் தெய்வ கதியாய் தாவீதென்ற பிளையாண்டான் யோசனையினாலே தப்பி, 1712-ஆம் ஹூ ஐனுவரி மீ தரங்கைக்குத் திரும்பி வந்தார்.

இங்கிலாந்து தேசத்தில் சீகன்பால்கையரின் நிருபங்களைப் பார்வையிட்ட பக்திமாண்களும், முக்கியமாய் கிறிஸ்துமார்க்க அறிவுர்த்தி சங்கத்தாரும் (S. P. C. K.) தரங்கை மிசியோன்

அபிவிருத்தியைக் கருதி ஒரு அச்சியங்கிரத் First Printing Press. நையும், 100ம் காதிதம், 213 பேரர்த்துகில்

புதிய ஏற்பாட்டுப் பிரதிகள், இன்னும் பல பிரயோசனமான புத்தகங்கள் சாமான்களையும் அனுப்பி வருகின்றன. இவை அதே அபாயங்களுக்குத் தப்பி 1712-ஆம் ஹூ தரங்கை வந்து சேர்ந்தன. அக்காலமானும் வார்ப்பிக்கப் பட்டி ராத தமிழ் எழுத்துக்கள் முதல் முதல் ஹல்லே பட்டணத்தில் வார்ப்பிக்கப்பட்டன. அந்த எழுத்துக்களைக் கொண்டு பரிட சார்த்தமாக அச்சிடப்பட்ட முதல் விஷயம் விசுவாசப்பிரமாணம். அதுத்த வருஷம் பெர்லீன், ஆத்லேர் என்ற துறைமார் அச்செழுத்துக்களோடு தரங்கைக்கு வந்தார்கள். 1714-ஆம் ஹூபுதிய ஏற்பாட்டின் முதற் பங்கும் (அதாவது சவிசேஷங்களும், அப்போஸ்தலர் நடபடிகளும்) மறு வருஷத்தில்

மறுபங்கும் அச்சிட்டு முடிச்தது. முதற் பங்கில் உபயோகித்த எழுத்துக்கள் பெரிதாயிருந்ததால், ஆதலேர் துரை சிறிய எழுத்துக்களை வார்ப்பித்து அவற்றை 2-ஆம் பங்கில் உபயோகித்தார். மேலும் அவரே பின்தொற்றில் குதுதாசிப்பட்டஞரையை ஆரம்பித்து அச்சுக்கு வேண்டிய காகிதங்களைச் செய்வித்தார்.

மிசியோன் வேலை விர்த்தியானதைக் கண்ட தென் மார்க்கு அரசர் அதற்கு அதிகமதிகமாக உதவிபுரிச் தறு மன்றி, அதைக் கவலையோடு பராமரித்து Collegium. டட்டத்தி விசாரித்து வரும்படி மிசியோன் சொல்லேகியும் என்ற விசாரணைச் சங்கத் தையும் 1714-ஆம் வூல் ஏற்படுத்தினார். அந்த வருஷத்தில் கப்பலில் வந்து சேதப்பட்டுப்போன 2000டாலருக்குப் பதிலாக இன்னம் 2000 டாலரை அரசர் தமது சொங்கப் பொக்கிவைத்தி விருந்து கொடுத்தார். இராஜ கரத்தினின்று மிசியோனுக்கு அனுகூலமான தாக்கிதுகள் தரங்கை ஈராதிபதிக்கு வந்தும், காரியாதிகள் அதிகமாய் மாறவில்லை. சீசன்பால்ஜையர் இராஜ முகங்கில் மிசியோன் விஷயங்களை விபரிப்பதற்கேண்டும், தமது ஈகவிர்த்திக்கென்றும் 1714-ஆம் வூலைக்குப் பயணப் பட்டார். இதையறிந்த ஈராதிபதி (Hassius) அவரோடு சமாதான உடன்படிக்கை செய்து சொன்னு அவரை வழிவிட டனுப்பினான். ஐயர் தங்களை விட்டுப் போகிறதந்தாகக் கிறிஸ்த வர்கள் மிகச் சூச்சுக்கப்பட்டார்கள். கடவுளையுத்திருக்கும் ஒரு பரிசுத்த புருஷன் தங்கள் ஈடுவிள்ளுப்பதனால் தங்களுக்குண்டாக்கடிய பயன் அவர் போய்விடுவதால் அந்துப்போகுமே என்று புறமத்தினரும் அங்கலாய்த்தார்கள். அக்டோபர்

மீ 31 வே -யில் கப்பலேற்றின ஜூயர் மறு வரு

Z. in Norway. வதம் குன் மீ 1 வே கோர்வே தேசம் போய்க் கேர்க்கார். அவர், புத்தமுகாங்திரமாய் ஸ்திரால்சண்ட் (Stralsund) பட்டனத்திற்குப்போயிருந்த தென் மார்க்கரசரை அங்கே கண்டு, அவருக்கு மிசியோன் காரியாதி களைத் தெரிவித்து, இராஜதயவைப் பெற்றவராய் கோப்ப மூகன் கூருக்குச் சென்று, அங்கே மிசியோன் விசாரணைச் சங்கத்தாரையும், டெனிஷ் வியாபாரக் கூட்டத் தலைவர்களையும் சுந்தித்து, அவர்களுக்கு முகமூச்சமாய்த் தரக்கண்பாடிச் சங்கதி களைச்சொல்லி, மிசியோனுக்கு அனுகூலமான உத்தரவுகளைப் பெற்றார். பிரகு தமது பிறக்கக் கேசமாகிய கர்மாணியாவுக்

குப்போய், பிராங்கே சாஸ்திரியார் முதலிய உபகாரிகளைக் கண்டு கனிகூர்ந்தார். அங்கே அவர் முன் தம்மிடம் கல்வி கற்ற பெண்களில் ஒருவரை மணம் புரிந்தார். இச்சமயத்தில் அவருக்குச் சிரேஷ்டர் (Provost) என்கிற பட்டம் கிடைத்தது.

பிறகு அவர் இங்கிலாங்குக்குப் போய், முதலாம் ஐரோப்பிய என்னும் அரசனையும், கிறிஸ்துமார்க்க அறிவுவிர்த்தி சங்கத்தார் களையும், அநேக கன தனவாண்களையும் கண்டுபேசி, அவர் களிடம் மிக்க மரியாதை பொருளுத்தவியையும் பெற்று, 1716-ஆம் ஞா மார்ச்சு மீண்டும் கப்பலேறி, ஆகஸ்டு மாத மத்தியில் சென்னைக்கும், அம்மாதக் கடைசியில் தரங்கைக்கும் வார்த்து சேர்ந்தார். அவர் முதல் முறை தரங்கைக்கு வர்த்தபோது அவரை அசட்டை செய்து துண்பப்படுத்தினது போக, இந்த இரண்டாம் முறையில் எல்லாரும் அவரைக் கணப்

Z's return via  
London.

படுத்தி ஏற்றுக்கொண்டார்கள். ஹாசியுஸ்

என்ற கராதிபதி அதே வருஷத்தில் சீமைக்கு அழைக்கப்பட்டான். அவனுக்குப் பதிலாக வந்த புருன் (Brun) துரையும் சீக்ன்பால்கும் நல்ல சிரேஷிதராயிருந்தார்கள்.

சீக்ன்பால்கு திரும்பி வார்த்தின் அவரும் கிரீண்ட்லர் ஜயரும் கலங்குபேசி, 1716-ஆம் ஞா அக்டோபர் மீண்டும் உரு செயினேரிப் பாடசாலையை ஸ்தாபித்து, அதில் மிசியோ அங்கு வேண்டிய உபதேசிமார், உபாத்திமார்களை ஆளாக்க ஏற்பாடு செய்தார்கள். அதில் ஆரம்பத்திலே

Seminary.

படித்தவர்கள் எட்டுப்போர். அதுத்த வருஷம்

கிறிஸ்தவ அறிவு விர்த்தி சங்கத்தாரால் கூட்டுறவிலும் சென்னையிலும் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட பள்ளிக்கூடங்களுக்கு வேண்டிய உபாத்திமார்களை மேந்கூறிய செயினேரியினின்று சிரேஷ்டர் அனுப்பினார்.

அவர் சீமைக்குப் போயிருந்த காலத்திலே கிரீண்ட்லர் ஜயர் மிசியோன் வீட்டிற்கெதிரேயிருந்த வீட்டையும் தோட்டத் தையும் ஒரு புதுக்கோயில் கட்டும் நோக்கமாய் 850 டாலருக்கு வாங்கியிருந்தார். தரங்கைச் சபை வருஷா வருஷம் பெருகி வந்ததால், முன் கட்டின எருசலேம் N.Jerusalem Church. கோயில் போதாமை கண்டு, 1717-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மீண்டும் வருஷம் நகராதிபதியைக்

கொண்டு புதுக்கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போடப்பட்டது. அச்சமயத்தில் சீகன்பால்க் கிரேஷ்டர்: போடப்பட்ட அஸ்தி பாரமாகிய இயேசு கிறிஸ்து என்ற அஸ்திபாரமேயல்லாமல் வேறு அஸ்திபாரத்தை ஒருவனும் போடக்கூடாது (1 கொரி. 3, 11) என்ற வாக்கியத்தின்பேரில் பிரசங்கஞ்செய்தார். அதில் கமதிரட்சகர் தமது மூன்று உத்தியோகங்களின்படியேயும் திருச் சபைக்கு அஸ்திபாரமாயிருக்கிறார் என்று பிரஸ்தாபித்து, கூடி வந்த யாவருக்கும் சமயோகிதமான புத்திமதிகளைப் புகன்றார். தெய்வ நாமத்தில் தொடங்கிய இக்கட்டட வேலை யாதொரு இடையூறுமின்றி முடிந்து, 1718-ஆம் ஞா அக்டோபர் மீ 11-ஆம் டெவகு சிறப்பாய்ப் பிரதிஷ்டையாயிற்று. இதற்கும் முங்கிண தெய்வாஸையத்தைப் போல் புது ஏருசலேம் என்றே பெயரிடப்பட்டது. சீகன்பால்கு பிரதிஷ்டைப் பிரசங்கம் செய்தார்.

அக்காலத்தில் இங்கிருந்த சபை கிறு சபையாயிருக்கும், இந்தப் பெரிய ஆலயத்தை ஆகிக்குருமார் கட்டி முடித்தது இவ்வூர்ச்சபை தெய்வ அருளால் ஆல்போல் தழைத்து ஓங்கி வளரும் எங்கிற பூரண நம்பிக்கையும் விசுவாசமும் அவர்களுக்கு இருந்தது என்பதற்கு அத்தாட்சியாய் விளங்குகிறது.

கட்டட வேலை ஆத்துமாக்களாத் திருப்பும் வேலைக்குத் தடையாயிருந்ததில்லை. 1717-ஆம் ஞா 30 இந்தக்கஞ்சும் அடுத்த வருஷம் 50 பேருக்குக்கிழாகவும் ஞானஸ்நானம் பெற்றார்கள்.

சீகன்பால்கு கிரேஷ்டர் வாய்மொழியாகவும் கடிதழுவ மாகவும் சமீபத்திலும் நூரத்திலுமுள்ள இந்துக்கள் மகமதியர்களுக்குச் செய்த சுவிசேஷப் பிரசங்கங்களையும், அவர் பல முறையும் செய்த சுவிசேஷ பயணங்களையும், சத்திய வேத மொழிபெயர்ப்பை யன்றி அவர் இயற்றிய நூல்களையும் விபரிக்கப் புகின் இப்புத்தகம் விரிவாகும். அவர் தரங்கையிலும் அதன் சுற்றுப்புறங்களிலும் மாத்திரமல்ல, அதற்குத் தூரமான இடங்களிலும் கிறிஸ்துவின் இரட்சணீய போதகம் பிரசித்த மாவதற்கும், தரங்கையில் ஸ்தாபிக்கப்பட்ட சபையும் பள்ளிக் கூடங்களும் சீர்பொருந்தித் தேறுவதற்கும் தாம் செய்யக் கூடியதை எல்லாம் செய்தார் என்பது பின்வரும் சரித்திரங்களினால் தெளிவாம்.

அவர் தமிழில் மொழிபெயர்த்தவைகளும், புனைத்தலை கருமான நால்களில் விசேஷித்தவை: வுத்தரின் ஞானேபே தேசக் குறிப்பிடம், இரட்சிப்பின் ஒழுங்கு, Z's writings. வேத சாஸ்திரம், 51 பிரசங்கங்கள் அடங்கிய பிரசங்க புத்தகங்கள், வேதசரித்திரம், வினா விடையான திருச்சபைச் சரித்திரம் சோழமண்டலத்தாருக்கு ஒரு விருபம், வேறு பல விருபங்கள், சில ஞானப்பாட்டு களங்கிய புத்தகம், ஜெப புத்தகம், கொடுத்தமிழ் அகாதி, செங்தமிழ் அகாதி, தமிழ் இலக்கணம், மூல மூல.

அவர் கடைசியாகப் பயனம்செய்தது ஈடுள்ளுக்கு. அங்கே ஸ்தாபிக்கப் பட்டிருந்த பள்ளிக்கூடங்களை விசாரிக்கும் படி 1718-ஆம் ஈா அவ்னுருக்குப் போனார். போகும் வழியிலே திருக்கடையூர், சீர்காழி, சிதம்பாரம் முதலிய ஸ்தலங்களில் தங்கிப் புறமதல்தரான திரன் ஜனங்களுக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்தார். அவர் திரும்பி வந்தபின் ஏழு குடும்பங்கள் அவரிடம் ஞானஸ்நானம் பெற வந்தார்கள். அவ்வருஷத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்கள் தொகை 59. இவர்களில் ஒருவர் முதல் இந்திய குருவான ஆரோன் என்பவர்.

இவ்வாறு மிசியோன் வேலை அதன் பல துறையிலும் விர்த்தியாகி வந்தும், சீகன்பால்குக்கு மணவேதனையுண் டாக்கும் வேறு பல காரியங்கள் நடந்தன. தரங்கையிலிருந்த ஜயர்மார் வீடு வாசல்களை வாங்கி, கோயில்கள் பள்ளிக்கூடங்களைக் கட்டி, பணங்காசகளைச் செலவழித்து வருவது சரியல்ல வென்றும், அவர்கள் ஆதி அப்போஸ்தலமாரைப்போல் பையும் வட்டுவழுமில்லாமல் ஊரூராய்க் கென்று பிரசங்கித்துங் கொண்டே இருக்கவேண்டு மென்றும் நென்மார்க்கிழுள்ள உபகாரிகள் அபிப்பிராயப்பட்டு, இரண்டு வருஷங்காலம் செலவுக்கனுப்பாமல் கொடுமையான கடிதங்களால் ஜயர்மாரை மனம் கோகப்பண்ணினார்கள்.

அன்றியும், இங்கிருந்த சில கிறிஸ்தவர்களின் தூர்நடக்கையாலும் வேறு சிலரின் மறுதலிப்பினாலும், சிரேஷ்ட ருக்குண்டான சஞ்சலமும் கொஞ்சமல்ல. அவர் இரவுபகலாய்க் கண்ணீரவிட்டு, ஜூபித்து வெரு ஊக்கமாய் உழைக்க வேண்டியதாயிற்று. 1718-ஆம் வருஷத்தின் பிற்பாக்டியில் அவருக்குண்டான வயிற்று வலியும் இருமலும் மேற்கூறிய

காரணங்களால் அதிகரித்து, அவரைப் படுக்கவைத்துவிட்டன. கொஞ்சம் சுகப்படுவதாகக் கண்டதால், அவர் மிகுந்த பல வீணத்தோடு சர்த்தர் பிறக்க பண்டிகையிலும் வருஷப்பிறப்பி ஹம் ஏருசலேம் கோயிலில் கண்டசி முறையாகப் பிரசங்கம் பண்ணினார். பிறகு அவர் சாப்பிட்ட மருந்துகளால் பயனுண்டாகாமல் வியாதி அதிகரித்தது. தமது மரணகாலம் சமீபிக்கிறதை அவர் கண்டு, 1719-ஆம் வருஷம் பெப்ரவரி மா 10-ஆம் மே கிரீண்ட்லர் ஜயருக்கு மிசியோன் விசாரணையை ஒப்பு வித்து, உட்கருத்தான் ஜூபத்தோடும் கண்ணீரோடும் பரிசுத்த இராப்போஜனத்தை வாங்கினார். பிறகு சபையாரை அழைப்பித்து, அவர்களுக்குக் கரிசனமாகப் புத்தி சொன்னார். அவர் எப்படியும் பிழைத்துக்கொள்வார் என்று எல்லாரும் விளைத்தும் கர்த்தருடைய சித்தம் வேறுயிருக்கிறது. பெப்ரவரி மா 23-ஆம் மேயில் அவர் தமது வழக்கத்தின்படி தமது மனைவியோடு காலை ஜூபம் பண்ணினார். 9 மணிக்கெல்லாம் அவருக்கு மரண அவஸ்தை உண்டாயிற்று. அப்போது கிரீண்ட்லர் ஜயரையும் அம்மாளையும் அழைப்பித்து எல்லாரும் அவரோடு ஏகமாய் ஜூபம் செய்தார்கள். சீகன்பால்கு தமது விசவாசத்திற்குச் சாட்சிசொடுத்து, பிறகு தமது கண்களைக் கையால் மூடிக் கொண்டு: அந்த வெளிச்சம் என்ன, என் கண்களில் குரிய வெளிச்சம் படுகிறதோ என்று வினாவினார். அப்புறம் “என்னை மீட்டுத் தாங்கிய” என்று தொடங்கும் ஞானப்பாட்டைக் கிண்ணார வாசிப்போடு பாடக் கேட்டுக்கொண்டார். பாடியபின்

தம்மைப் படுக்கையிலிருந்து துக்கி நாற்காலி  
Z's death. மில் வைக்கச் சொல்லி, அதிலேயே அமை  
தலாய் மரித்தார். (அவர் மரித்த இடம்

இப்பொழுது மது போதனுமுறைப் பாடசாலை வைத்தி குக்கும் தோட்டமாம். இதற்குச் சுதேசிகளுக்குள் ‘நாந்தவனம்’ என்றும், ஜரோப்பியருக்குள் ‘சீகன்பால்கு தோட்டம்’ (die Ziegenbalgschen Plätze) என்றும் பெயர் வழங்கும். இது சீகன்பால்கு கிரேஷ்டர் சீமைக்குப்போய் திரும்பியபின் (1716-ஆம் மே) தமது சொந்தத்துக்கு வாங்கின அவர் சொத்து. இதில் ஒரு பாகம் ஒரு தயிழுன் அவருக்கு தினமாகக் கொடுத்தது. அவர் அரசர் வீதியிலிருக்கும் மிசியோன் வீட்டிற் குடியிருந்துகொண்டு, எந்தவனத்தில் திருந்த வீட்டைத் தாம் தனித்திருந்து எழுத்து வேலை செய்வதற்கான இடமாக

உபயோகித்து வந்தார். உபாத்திமார் உபதேசிமாரைக் கூட்டி அவர்களோடு சம்பாவிப்பதற்கும் இது இடமாயிருந்தது. அவர் வியாதிப்பட்டபின் இங்கே அவரை கொண்டுவந்திருக்கலாம். அவர் மரித்தபின் அவருடைய விதவை தான் மறு விவாகம் செய்துகொள்ளும்பட்டும் இங்கே குடியிருந்ததாகத் தெரியவருகிறது. 1733-ஆம் வருஷம் இதை மிசியோனில் விலைக்கு வாங்கிக்கொண்டு, இதைப் பள்ளிக்கூடத் தலமாக்கி வைக்கல் தீவிலுள்ள வீட்டிடையும் கட்டடங்களையும் விஸ்தாரப் படுத்திய பின் இதிலே முதல் முதல் 1741 -ஆம் ஞா ஆகஸ்டு மீண்டும் குடியிருந்த குருகோலோப்பையர். சீகன்பால்கு இத்தேசத்தில் சஞ்சித்த காலம் கொஞ்சமாயினும் அவர் செய்த வேலை அதிகமும், தெய்வ ஆசீர்வாதம் பெற்றதுமாயிருந்ததென்று பார்க்கிறோம். அவர் சடலத்தை புது ஏருசலேம் கோயில் பீடத்துக்கு முந்புறந்தில் கிரீன்ட்லர் ஜய: அடக்கம் பண்ணினார்.

அவருக்குப்பின் மிசியோன் விசாரணையை ஈடுத்தி வந்த கிரீன்ட்லர் ஜயரும் மிகுந்த சுகலீனப்பட்டார். அவர் சில சமயங்களில் பிரசங்க தொட்டியில் கீற்கமாட்டாமல், அதிலே ஒரு நாந்காலி போட்டுக்கொண்டு உட்கார்ந்து பிரசங்கம் செய்து வந்தார். காந்தர் நமது சிறு மக்களத்துக்கு இரங்கி, புது ஜயர்பார் வருமட்டும் தம்மை உயிரோடு வைக்கும்படி அவர்கள்னீரோடு ஜெபித்தார். இவ்வாறு அவர் தவித்துக்கொண்டிருக்கையில் அவருடைய ஜெபங்களைச் சீட்டத் தாந்தர் மூன்று புதிய ஊழியர்களைச் சீமையிலிருந்து வரப்பண்ணினார். அவர்கள் பெயர்: குலசே (Schulze), டால் (Dal), கிஸ்தென்மகர் (Kistenmacher). இவர்கள் 1719-ஆம் ஞா குலை மீ 26-ஆம் வெள்ளையில் கரையிறங்கி, செப்டெம்பர் மீ 16-ஆம் வெள்ளைக்கு வந்து சேர்க்கதார்கள். இம்மூவரும் அபிஷேகம் பெறுமல் வந்ததால் 1720-ஆம் ஞா ஜனுவரி மீ 31-ஆம் வெள்ளையருக்கு ஏருசலேம் கோயிலில் கிரீன்ட்லர் ஜயரால் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது. அவர் தமது பலவீனத்தைப் பாராமல் கடிமையாய் வேலை செய்து, 1720-ஆம் ஞா மார்ச்சு மீ 19-ஆம் வெள்ளை மரித்து மறுதினத்தில் ஏருசலேம் கோயில் பீடத்தருகே சீகன்பால்கு சிரேஷ்டர் கல்லூரிக்குத் தென்புறத்தில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார். அவருடைய மரணத்தினால் குருமார் சபையார் யாவருக்கும் உண்டான துக்கம் இவ்வளவென்றில்லை.

இதனேடு தரங்கை மிசியோன் ஆரம்பகால சரித்திரம் முடிந்ததென்று சொல்லலாம். நமது மிசியோனுக்குப் பல மான அஸ்திபாரம் பேரடப்பட்ட இந்தக் காலம் மிகுங்க சங்கட காலமாயிருங்கும் ஆகீர்வாத காலமாயிருங்கதென்று அறி கிடேறும், அம்மட்டும் ஞானஸ்கானம் பெற்றுத் திருச்சபையில் சேர்ந்தவர்களின் தொகை 472. கர்த்தருடைய கிருபையால் அவர்களுக்கு அத்தியாவசியமாயிருங்க புதிய ஏற்பாடும் மற்றும் சில ஞான நூல்களும், அநேக நூல்களை அச்சிடுவதற் கான அச்சுக்கூடமும், சிறந்ததோர் தெய்வாலையமும், பல பள்ளிக்கூடங்களும் கிடைத்திருங்கன.

---

## 2. அபினிர்த்தி காலம் (1720–1806).

இந்தக் காலவருப்பில் தரங்கைச் சபையும் பள்ளிக்கூடங்களும் விரத்தியான துமன்றி, இந்திய குருமார் ஏற்படுத்தப் பட்டதும், டெனிவிட் எல்லைக்கு வெளியே தமிழ் நாட்டின் பல இடங்களிலும் சபைகளுண்டாகிப் பெருகினதும் கவனிக்கத் தக்க விசேஷங்களாம்.

புதிதாய் வாட்ட மூன்று மாதியர்களில் இல்லெதன்மகர் 1722-ஆம் ஞா இறந்துபோனார். தால் என்பவர் போர்த்துகில் பாலவூரையைக் கற்று, போர்த்துகில் சபையை விசாரித்து வந்தார்.. அவருக்கு 1730-ஆம் வருஷத்தான் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது. சூல்ச்சையர் மாத்திரமே

B. Schulze.

தமிழ் மொழியை நன்றாய்க்கற்று, மிசியோ னுக்காக அதிகமாய் உழைத்தார். இவர்கீன் பால்கு கிரேஷ்டர் மொழிபெயர்த்திருந்த ஞானப்பாட்டுகளையன்றி, வேறநேக ஞானப்பாட்டுகளையும் மொழிபெயர்த்து, 1723-ஆம் ஞா 112 பாட்டுகளடங்கிய ஒரு புத்தகத்தைப் பிரசரான் செய்தார். சீகன்பால்கு புதிய ஏற்பாட்டையும் பழைய ஏற்பாட்டில் மோசேயின் ஜந்தாகாங்களையும், யோசவர், நியாயாதிபதிகளின் ஆகமங்களையும் மொழி பெயர்த்திருந்தார். சூல்ச்சையர் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்றெல்லா ஆகமங்களையும் மொழிபெயர்த்தார். இவைகளைல்லாம் பின்னால் பாவர்சையர் மொழிபெயர்ப்புகள் வெளிப்பட்டபின் உபயோகமாகாமற் போயின.

மேலும், சூல்ச்சையர் சபையிலும் பள்ளிக்கூடங்களிலும் புறமத்தினருக்குள்ளும் செய்த வேலைகளைக் கர்த்தார் ஆசீர்வதித்தார். 1724-ஆம் ஞா தரங்கன்பாடியில் 153 பின்னாகள் படித்த ஜந்து மிசியோன் பள்ளிக்கூடங்கள் இருந்தன. அடுத்த வருஷத்திலோ 525 பின்னாகள் படித்த 21 பள்ளிக்கூடங்கள் மிசியோன் விசாரணையில் இருந்தன. இந்துப் பின்னாகளும் வேதபாடங்களைப் படித்தார்கள். அன்றியும் 1720-ஆம் ஞா முதல் 1725-ஆம் வருஷமட்டும் சபையில் சேர்ந்த ஆத்துமாக்கள் 131. 1725-ஆம் வருஷக் கடைசியில் (போர்த்துகில் சபையார் நிங்கலாக) தரங்கன்பாடியிலிருந்த தமிழ்க் கிறிஸ்தவர்கள் 147.

எழைக் கிறிஸ்தவர்களுக்குப் பிழைப்புண்டாக செசவு வேலை, சித்திர வேலை, மேற்சோட்டு வேலை முதலிய பல பிரயோசனமான கைவேலைகள் படிப்பிக்கப்பட்டன.

தரங்கன்பாடியில் வெளிப்பட்ட இந்த ஆசீர்வாதங்கள் தரங்கன்பாடியோடுதானே ஸின்றுபோகவில்லை. இதன் பிரஸ் தாபம் வெளியூர்களிலும், இலங்கைத் தீவுக்குங்கூடச் சென்றது. இங்கே அச்சிடப்பட்ட புத்தகங்களை வெளியூரிலுள்ளோர் அழைப்பித்து ஆவலோடு வாசித்தார்கள். தஞ்சாவூர் அரசனின் மாமானாகிய துலாப்ஜின் இராசன் முதலாய் ஆட்கள் மூலமாகவும் கடிதழுமலமாகவும் இவ்விசேஷங்களை விசாரிக்க, குல்ச்சையர் அவருக்கு நல்ல நல்ல புத்தி போதனைகளடங்கிய நிருபங்களை எழுதினார்.

குல்ச்சையர் மிக ஊக்கமான உழைப்பாளியாய் இருந்து, மற்ற ஐயர்மாரோடு கூடி வேலைசெய்வதைப் பார்க்கினாலும் தனித்து வேலைசெய்ய விரும்பி, 1726-ஆம் ஆண்டு கூடலூருக்குப் போனார். அங்கும், பரங்கிப்பேட்டை முதலிய இடங்களிலும் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்தார். ஆகினாலும் அவருக்குச்

சென்னையில் மிசியோன் வேலையை நடத்த Schulze in Madras. வேண்டுமென்கிற எண்ணாம் மேவிட்டதால் அவ்விடம் சென்று, அங்கும் பழுவேற்காடு முதலிய அகே இடங்களிலும் சுவிசேஷம் பிரசங்கித்து, அதனால் மிகுங்க வியாதிப்பட்டார். பிறகு தரங்கன்பாடிக்கு வந்து, சகோதரரோடு கலந்து யோசனைபண்ணி, திரும்பவும் சென்னைக்குப் போய், அங்கேயே தரித்திருந்து வேலை செய்தார்.

- 1725-ஆம் ஆண்டு மூன்றாம் புதிய ஐயர்மார் தரங்கன்பாடியில் கரையிறங்கினார்கள். அவர்கள் பெயர்: பிரெசிர் (Pressier), வால்தர் (Walther), போசே (Bosse). இவர்களில் போசே என்றவர் மிசியோனுக்கு அவமானமாக நட்டு, பிறகாலத்தில் தள்ளப்பட்டார். மற்ற இரு ஐயர்மாரும் மிகப் பிரயோசனமான வேலைசெய்தார்கள். அவர்களில் முக்கியமாய் வால்தர் ஐயர் தமிழிலும் சமஸ்கிருதத்திலும் பாண்டித்தியமுடையவரும், சுயம் பாடக்கூடியவருமாயிருந்தார். அவர் தியந்திய திருச்சபை சரித்திரம் மிகப் பெயர் பெற்ற நால்.



The Rev. Benjamin Schultze

born at Sonnenburg in 1689, arrived in Madras  
on 25-7-1719, ordained at Tranquebar, 1720,  
went home in 1743, and died at Halle on  
25-11-1760.



The Rev. Ch. Th. Walther

born at Schildberg on 20-12-1699, arrived in Madras on 25-7-1719, went home and died at Dresden on 29-4 1741.

குல்சையர் சென்னைக்குப் போனவின் மேற்குறித்த இரு ஐயர்மாரும் தரங்கைச் சபையை விசாரித்து வந்தார்கள். இக்காலத்தில் திருச்சபையில் சேர்ந்தவர்களின் கணக்கு வருமாறு :

1727-ஆம் வருஷம் 127 பேர்; 1728-ஆம் வருஷம் 265 பேர்; 1729-ஆம் வருஷம் 281 பேர்; 1730-ஆம் வருஷம் 290 பேர்; 1731-ஆம் வருஷம் 239 பேர்; ஆக ஐந்து வருஷங்களில் 1203 பேர். 25 வருஷங்களில் சேர்க்கப்பட்டவர்களின் தொகை 1840. மரித்தவர்கள், தப்பிப்போனவர்கள் போக 1731-ஆம் வருஷக் கடைசியில் தரங்கை மிகியோன் சபையார் தொகை 1197. இவர்களில் 239 பேர் போர்த்துகில் சபையும், 533 பேர் தரங்கன்பாடி தமிழ்ச் சபையும், 414 பேர் தரங்கைக்கு வெளிப்புறத்திலிருந்த தமிழ்ச் சபையையும் சேர்ந்தவர்கள்.

1727-ஆம் வருஷம் ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்களில் வேதப்பன் என்பவன் கவனிக்கப்படத்தக்கவன். இவன்

*A remarkable conversion.* அனந்த மங்கலத்தானை குயவன். சமுசாரக் காரணியிருந்தும், துறவி வேஷம் பூண்டு, முட்பாத குறடு தரித்து, ஆவேஷங்கொண்டு, கோடங்கி சொல்வதனால் இர்துக்களால் மிகவும் மதிக்கப்பட்டிருந்தான். அவன் குல்சையர் பிரசங்கம் கேட்டு, மனங்கிரும்பி முந்தத் தன் முட்பாத குறடுகளையும் பிறகு தன் பூஜைபாத்தி ரங்களையும் ஜயாரிடம் ஒப்புவித்தான். அவன் தானே முந்த ஞானஸ்நானம் பெறுமல்ல, தன் பெண் குழுக்கைத்தக்கு ஞானஸ்நானங்களான் கொடுக்கக் கேட்டுக்கொண்டான். அந்தக் குழந்தைக்கு ஏவாள் என்று பெயரிடப்பட்டது. ஞானஸ்நானம் ஐரோப்பா விலிருந்து வரும் ஐலத்தால் செய்விக்கப்படுகிறதாகவும், ஞானஸ்நானம் பெறுகிறவர்கள் வாயில் மாட்டுக் கறியைத் தினித்து, சாராயத்தை ஊற்றுகிறதாகவும் அவனுக்குப் பலரும் சொல்லியிருந்ததால், அப்படி நடக்கிறதில்லை என்று சாண்பிக்க இந்த ஞானஸ்நானம் அவன் வீட்டுத் தோட்டத் திலே ஒரு பந்தவில், எல்லா சனங்களும் பார்க்க, அவன் கிணற் றிலிருந்து மொன்னுவந்த ஐலத்தினால் கொடுக்கப்பட்டது. பிறகு அவன் ஞானேபதேசத்தைச் சுற்று, தன் துணைவிக்கும் படிப்பித்து, 1727-ஆம் மூலை பெப்ரவரி மீ 23-ஆம் டெ அவளோடு

ஞானஸ்நானம் பெற்றான். அவன் மெய் கிறிஸ்தவனைய் விளங்கி, தன் தகப்பனும் சுகோதாரனும் கிறிஸ்துவின் மங்கையில் சேர்ந்ததைக் கண்டு மகிழ்ந்து, 1729-ஆம் வருடம் அக்டோபர் மீ 21-ஆம் டை பாக்கியமாய் மரித்து, பிறையாற்றில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டான்.

நாம் மேலே சொல்லிய கணக்கினால் தரங்கைக்கு வெளி யேறும் சுவிசேஷ வெளிச்சம் வீசி, அநேகர் கிறிஸ்தவர்களா னார்கள் என்பது விளங்கும்.

தரங்கன்பாடி எல்லைக்கு வெளியே இருந்த கிளாச்சேக ரங்களின் சரித்திரங்களைத் தனித்தனியே விபரிக்கக் கருதி, இங்கே விட்டுவிடலானாலோம்.

தரங்கன்பாடியில் கபை வேலையும் பள்ளிக்கூட வேலையும் விர்த்தியாகிக்கொண்டே வந்தது. கர்த்தர் சுவிசேஷ பிரசங்கத்தோடுகூட யுத்தம் பஞ்சம் என்ற உபத்திரவங்களினாலும் அநேகர் சபையில் சேர இடம் பண்ணினார். 1728-ஆம் வருடம் தஞ்சாவூர் அரசருக்கும் டேனிஷ்காரருக்கும் சண்டை உண்டானதால், அநேக கிறிஸ்தவர்கள் தங்கள் வீடு வாசலை இழுக்கவும், பசியினால் வருந்தவும் வேண்டியதாயிற்று. ஏழைகளுக்கு ஜயர்மார் செய்த உதவி அதிகம். 1730-ஆம் வருடத்தில் கோட்டை, வெளிப்பாளையத்தில் மாத்திரமல்ல, சாத்தன்குடி, மாணிக்கப்பங்கு, பொம்மியப்பன்பேட்டை, தில்லையாடி என்ற கிராமங்களிலும் கிறிஸ்தவர்கள் இருந்தார்கள்.

1730-ஆம் வருடம் ஜனுவரி மீ 12-ஆம் டை வொர்ம (Worm), ரிக்ஸ்தைக் (Richsteig), சார்த்தோரியுஸ் (Sartorius) என்ற மூன்று புதிய ஜயர்மார் சென்னைத் துறையில் கரையிறங்கி னார்கள். இவர்களில் சார்த்தோரியுஸ் ஜயர் சென்னையில் கூல்ச்சையருக்கு உதவியாக நின்றுவிட்டார். மற்றிருவரும் தரங்கைக்கு வந்து சேர்ந்தார்கள்.

அப்பொழுது தரங்கையிலிருந்த ஆறு ஜயர்மார்களில் பிரெசீர், வால்த்தர், வொர்ம் என்றவர்கள் தமிழ்ச் சபையிலும், மற்ற மூவரும் போர்த்துகில் சபையிலும் ஊழியருக்கெய்தார்கள். காட்டுச் சபைகளின் விசாரிப்பில் சுவரிமுத்து, ஆரோன், தியோகு, இராயல் நாயக்கன் என்ற உபதேசிமார் ஜயர்மாருக்கு மிக்க உதவியாயிருந்தார்கள்.

தரங்கைக்கு வெளியே இருந்த சபைகளின் தொகை பெருகப் பெருக, அவற்றை நேர்மோப்ப் போய் விசாரிப்பது ஜ்ரோப்பிய குருமாருக்குச் சாத்தியப்படாமையால், 1728-ஆம் மூன்றாவர்கள் இந்தியில் ஒருவருக்குக் குருப்பட்டங் கொடுப் பதற்கு உத்தரவனுப்பும்படி கோப்பஞகள் பட்டணத்திலிருந்த மிசியோன் தலைவர்களைக் கேட்டுக்கொண்டார்கள். உத்தரவு வந்தும், தகுந்த ஆளைத் தெரிந்துகொள்ள ச் வருஷங்கள் சென்றது. அபிவேஷகம் பெறத் தக்கவரை ஐயர்மார் தெரிந்து கொண்ட விதமாவது:

அவர்கள் 1738-ஆம் மூலம் தரங்கைச் சபையோடு சம்பந்தமாயிருக்க மூன்று உபதேசிமாரில் ஒருவரைத் தாங்களும் சபையாருமாய்த் தெரிந்துகொள்ளக் கருதி, அம்மூவருக்கும் இது சங்கதியைக் கடிதழுமலமாய்த் தெரிவித்தார்கள். அவர்களில் மூத்தவராகிய சவரிமுத்து உபதேசியார்: எங்கள் குருமாராகிய தாங்கள் திருச்சபையின் பிரதம மேய்ப்பராகிய இயேசு கிறிஸ்துவின் கிருபையை முன்னிட்டுத் திருச்சபையின் வலத்தைக் கோரிச் செய்த இத்தீர்மானம் மிகவும் அவசியமாதலால், அது எனக்கு மிகுந்த திருப்தியாயிருக்கிறது. தாங்கள் யாரைத் தெரிந்து கொள்ளுகிறீர்களோ அவனைப் பிதாவாகிய பராபரன் அழைக்கவும், அவனுக்குக் கர்த்தராகிய இயேசுகிறிஸ்து தமது ஊழியத்தை அளிக்கவும், அவன் பேரில் பரிசுத்த ஆவியானவர் முத்திரை போடவும் வேண்டுமென்று மன்றாடுகிறேன் என்றெழுதினார். இரண்டாம் உபதேசியாராகிய ஆரோன்: தமது பரிசுத்த ஆவியால் குருக்களின் இருதயங்களில் இத்தீர்மானத்தை எழுப்பிவிட்ட பராபரானுக்கு ஸ்தோத்திரம். வெளிச் சபைகளுக்கு நன்மை யுண்டாவதற்கு இது அவசியமே. கர்த்தர் அதை முந்தும் முடித்து சிறைவேந்துவாராக் என்றெழுதினார். தியோகு என்ற மூன்றும் உபதேசியார் : மது பிரதான மேய்ப்பராகிய இயேசு கிறிஸ்துதாமே, தாம் ஏற்படுத்திய இங்வேலையைச் செய்யும்படி தமக்குப் பிரியமானவனைத் தெரிந்துகொண்டு, அது விஷயத்தைத் துவக்கி கடத்தி முடித்தருள்வாராக, அவருடைய திருநாமத்திற்கு ஸ்தோத்திரம் என்றெழுதினார்.

கர்த்தர் உயிர்த் தெழுங்க பண்டிகையில் உள்ளூர் வெளி ஜூர்ச்சபையாரில் அகோர் எருசலேம் கோயிலில் கூடிவாச்திருக்

கையில் ஜயர்மாரில் ஒருவர் மேற்கூறிய விஷயத்தைச் சவிஸ் தாரமாகப் பிரஸ்தாபித்து, அவர்களை உட்கருத்தால் ஜெபத் திற்கு ஏவி அனுப்பினபின், அதற்கும் பரிசுத்த ஆவியின் பண்டிகைக்கும் ஜிடையிலுள்ள காலத்தில் ஜயர்மார் அந்த மூன்று உபதேசிமாருக்கும் தெய்வ ஊழியம் நடத்த வேண்டிய விதத்தைக் குறித்துப் போதனை செய்தார்கள். சவரிமுத்து உபதேசியார் தமது முதிர் வயதைக் காரணமாகச் சொல்லி, தம்மைத் தெரிந்துகொள்ளாதிருக்கக் கேட்டுக்கொண்டார்.

பரிசுத்த ஆவியின் 2-ஆம் திருகாளாகிய திங்களன்று ஆரோன் உபதேசியார் ரோமர் 8, 14-16-இன் பேரிலும், 3-ஆம் திருகாளாகிய செங்வாய்ச்சிழை தியோகு உபதேசியார் 1 கொரி. 3, 16-17-இன் பேரிலும் பிரசங்கஞ் செய்தார்கள். ஜயர்மாரும் சபையாரும் கூடி ஜெபம் செய்து, அவ்விருவரில் ஒருவரைத் தெரிந்து கொள்ளும்படி கேட்டுக்கொள்ளப் பட்டார்கள். கூடிவர்த குடும்பத் தலைவர்களில் சரிபாதிப்பேர் ஆரோனையும், மறுபாதிப்பேர் தியோகுவையும் தெரிந்து கொண்டார்கள். அப்படியே, வாத்திருங்கத் தே ஜயர்மாரில் மூவர் ஒருவரையும், மறு மூவர் மற்றவரையும் தெரிந்துகொண்டார்கள். இதனால் காரியம் தீராமையால், முடிவான தீர்மானங்கு செய்யப் பின்னும் ஆறு மாதம் சென்றது.

இருவருள் ஆரோன் முத்தவராயிருங்ததால், 1733-ஆம் கூடும்பா மூ 28-ஆம் வகு ஆரோனுக்குக் குருப்பட்டம் கொடுக்கிற தென்று தீர்மானங்கு செய்தார்கள். தரங்கை Ordination of Aaron, மிகியோன் ஜயர்மார் ஆறுபேரும், சென்னை யிலிருக்கு வந்திருந்த சார்ததோரியுள் ஜயரும், சீயோன் கோயிலின் இரண்டு டேனிஷ் குருமாரும், துறைமுகத்தில் நின்ற தீரண்டு டேனிஷ் கப்பல்களின் இரண்டு குருமாரும் ஆக 11 குருமார் ஆரோன் சிரகின்மேல் கைவைத்து அபிவேகம் செய்தார்கள். அபிவேகம் பெற்ற ஆரோன் ஜயர் கலா. 4, 4. 5-இன் பேரில் பிரசங்கம் செய்தார்.

ஆரோன் என்பவர் 1698-ஆம் கூட்டுவாரில் இந்து குடும்பத்தில் பிறந்தவர். இவரது முக்கிண பெயர் ஆறுமுகம். இவர் தகப்பனார் பெயர் சொக்காத பிள்ளை. இவர் வீட்டிற்கெதிரே சர்க்காரால் ஏத்தடுச் சவரிமுத்து உபதேசியாரென்ற கிறிஸ்



The Rev. C. Aaron  
(First Indian Pastor)

born to Hindu Parents at Cuddalore in 1698,  
baptised at Tranquebar on 5—8—1718, ordained on  
28-12-1733 and died on 25—6—1745 and buried  
in the Old Jerusalem Church



**The Rev. J. Ph. Fabricius, (Bachelor)**

born at Cleeberg on 22-1-1711, ordained in 1739,  
landed at Cuddalore 28-8-1740, laboured at Tranquebar  
till 1742, from 1742-1791 at Madras and died there  
on 24-1-1791.

தவணின் விஜாரணைக்குட்பட்டிருந்த ஒரு பள்ளிக்கூடத்திற்கு ஆறுமுகம் போக்குவரத்தாயிருந்து, உபதேசியாரிடத்தில் சத்திய வேதாகமங்களை வாங்கி வாசித்ததால் கிறிஸ்து மார்க்க அறிவைப் பெறத் துவக்கினார். பிறகு அவர் பெற்றேருக்குக் கஷ்ட காலம் கேஸிடவே, அவர் தரங்கைக்கு வந்து, உபதேசம் பெற்று, 1718-ஆம் ஆண்டு சிக்ன்பால்கு சிரேஷ்டர் கையால் ஞானஸ்நானம் பெற்றார். அவரது பெற்றூர் தரங்கை சேர்க்குது, அவருடைய விசவாசத்தை அசைக்க எவ்வளவாய்ப் பிரயாசப் பட்டும் கித்தி பெறுமல் திரும்பிவிட்டார்கள். ஆரோனே மிசியோனில் முந்த உபாத்தியாராகவும், பிறகு உபதேசியாராகவும், கடைசியில் குருவாகவும் மிக்க பயனுற உழைத்தார்.

அவர் தமது இரட்சகரின் மகிழ்ச்சையையும், ஆத்துமாக்களின் இரட்சணியத்தையும் கருத்தில் வைத்துச் செய்த வேலைகளும், பட்ட பிரயாசையும் மிகுதி. அவர் பட்டம் பெற்ற வருஷத்தில் 279 பேரூர், அடுத்த வருஷத்தில் 421 பேரூர் சபையில் சேர்க்காரர்கள். ஆரோனையரின் விஜாரணையிலிருந்த மாழூர வட்டத்தாரின் தொகை 438. அவர் செய்த பிரயாணங்கள் அதேகம். முதல் இந்திய குருவாகிய அவர் பிற்காலத்துக் குருமாருக்கு எல்ல முன்மாதிரியாயிருந்து, தமது 47-ஆம் வயதில் மரித்துத் தமது பரம எஜுமானின் இளைப்பாறு தலுக்குட்பட்டார். அவர் பழைய எருசலேம் தெய்வாலையத்தில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார். அச்சமயத்தில் ஓபுக் ஜூயர் அறி. 2, 10-இன் பேரில் துக்கப் பிரசங்கம் செய்தார்.

ஆரோனையர் அபிஷேகம் பெற்ற மூன்றாம் வருஷம் தரங்கை மிசியோனுக்குச் சற்றுச் சங்கட காலமாயிற்று. அந்த வருஷம் (1735) மூங்கின மாதக்காலத்தில் ஒரு துளி மழையும் பெய்யாமையால், கோடைக்காற்று பயங்கரமாய் வீசி, விஷ ஜாரத்தை உண்டுபண்ணிற்று. அதனால் ரிக்ஸ்லைதக் ஜயரும், அவரது பிராண கிளேகிதராகிய வோர்ம் ஜயரும், இவரது மனைவியும், வால்த்தர் ஜயர் பாரியையும் இறந்து போனார்கள். அந்த வருஷத்தில் 319 பேர் சபையிற் சேர்க்காரர்கள். வால்தர் ஜயர் எழுதின திருச்சபை சரித்திரம் அச்சிடப்பட்டு முடிந்தது.

அவ்வருஷத் துவக்கத்தில் ஞானப்பிரசாச மென்னும் உபதேசியார் இறந்ததினால் ஜயர்மார் துக்க காகரத்தில்

அமிழ்ந்தும், அவர் பாக்ஷியமான மரணமடைந்ததற்காகக் கடவுளை துதித்து ஸ்தோத்திரித்தார்கள். அந்த உபதேசியார் மதுரையில் பிறந்து, ஏதோ காரணத்தால் நாகூருக்கு வங்கிருந்த தருணத்தில் தரங்கன்பாடியிலிருந்த இந்துவாகிய தமது இவ்டடஞ்சாருவானால் இவ்வீடத்தில் சுவிசேஷம் பிரசங்கிக்கப்படுவதைக் குறித்துக் கேள்விப்பட்டு, தம் ஆத்தும இரட்சிப்பைத் தேடி, 1733-ஆம் மூத்து தரங்கன்பாடிக்கு வந்து, எப்ரில் மாதத் துவக்கத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்றுக் கொண்டார். அவரோடு கிறிஸ்தவ உபதேசங்களைப் படித்திருந்த அவர் மனைவி அவர்பேரில் விசனப்பட்டு, நாகூருக்குப் போய், நெடுாள் அவ்விடத்திலிருந்தாள். அவரோ தமது விசவாசத்தில் உறுதியாயிருந்து, தாம் ஞானஸ்நானம் பெற்ற ஆறுமாதத்திற்குப் பின் அவனும் ஞானஸ்நானம் பெற்ற கையால் மிகக் மகிழ்ச்சிக் குள்ளானார். அவர் பள்ளிக்கூடத்துப் பிள்ளைகளையுஞ் சபையாரையும் விசாரித்து, தமது வேலையையெல்லாம் ஜெபத்தோடு நடத்தி வந்தமையால்: இதோ, கபடற்ற உத்தம இல்லவேலன் என்று இயேசு சுவாமி நாத்தான்வேலைப் பற்றிச் சொன்னதை ஜயர்மார் இவரைக் குறித்துஞ் சொன்னார்கள். அவர் மரணமடையக் கில நாட்க ஞாக்குமுன் தமது வழக்கப்படி புதிய ஏற்பாட்டை வாசித்த ஓர் சமயத்தில் மகிழ்ச்சியால் நிறைந்து: கர்த்தாவே, நீர் இந்த நன்மையை எனக்குஞ் செய்தால் போதுமென்று உரத்த கத்தத்தோடு மொழிந்தார். அவர் மரண அவஸ்தையிலிருக்கையில் தமது பிரிய நண்பனுகிய தியோகு உபதேசியாரோடு செய்திருந்த உடன்படிக்கையை அவருக்கு விணப்புட்டி, தமது மனைவியை அவர் வசத்தில் ஒப்புவித்து: கர்த்தாவே, என்னைக் கைவிடாதேயும் என்று சொல்லி, ஆறுதலான மரணம் அடைந்தார்.

மறு வருஷத்தில் ஆற்காட்டு வாபான் சேனுபதியாகிய சந்தா சாய்பு திருச்சினுப்பள்ளியைப் பிடித்து, மதுரை ராச்சியத்தையும் மகமதியர் வசப்படுத்தினதினாலும், தஞ்சாவூருக்கும் அபாயம் வருமென்ற பயமிருந்ததி War & famine. னாலும் அங்கிருந்த உபதேசியார் தரங்கைக்கு வந்து விட்டார்கள். கிறிஸ்தவர்களில் அனேக துரத்துண்டு, மிக்க சேதத்திற்குள்ளானார்கள். இதனால் வெளிச்சபைகளின் விரத்திக்குப் பெருந்தடை

எற்பட்டது. இத்தோடு ஆரோன் நாட்டையரும் வியாதிப்பட்ட தலை அவர்கள் அவ்வருக்கும் கர்த்தர் உயிர்த்தெழுஷ்ட பண்டிகையைக் கொண்டாடக் கூடாதேபோயிற்று. தஞ்சாவூர் திருப்பால்துறை முதலிய இடங்களிலிருந்து தூரத்துண்ட 76 சிறிஸ்தவர்கள் ஒரு இடத்தில் இராயல் காயக்கன் என்ற உபதேசியாரோடு பரிசுத்த ஆவியின் பண்டிகையை ஆசரித்தார்கள். கர்த்தர் பிறந்த பண்டிகையையோ அதிக அமைதலோடு ஆசரிக்கக் கூடியதாயிற்று. யுத்தத்திற்குப் பயந்து தரங்கள்பாடிச்சு வக்கு அடைக்கலம் புகுக்கு இந்துக்களில் அநேகர் ஞானஸ்நானம் பெற ஏதுவாயிற்று. அந்தச் சங்கடமான வருஷத்திலே சபையில் சேர்ந்தவர்கள் 278.

அடுத்த வருஷத்தில் ஓபுக் (Obuch), வீடெபுரோக் (Wiedebrock), கோலோப் (Kohlhoff) என்ற புதிய ஜயர்மார் வந்து சேர்ந்தது, அதிக பலவீனத்திலை மரணத்தை எதிர்பார்த்திருந்த பிரெசர் ஜயருக்குப் பெரிய ஆறுதலாயிற்று. வந்த மூவரும் தமிழை ஈன்றும் கற்றுக்கொண்டார்கள். இவர்களில் கோலோப் ஜயர் 53 வருஷம் தரங்கையில் உழைத்தார். புது ஜயர்மார் வந்த வருஷத்தில் மூன்னெரு வருஷத்திலும் நடந்திராவண்ணம் 484 பேர் திருச்சபையில் சேர்ந்தார்கள்.

13 வருஷமாகத் தரங்கையில் உழைத்த பக்கு மிகுத்த பிரெசர் ஜயர் 1738-ஆம் மூல ஜனுவரி மூ 15-ஆம் டையிலும், கைச்தர் ஜயரோடு கூடலூருக்கு வந்து அங்கொரு மிசியோனை ஸ்தாபித்து பிராமணைனப்போல் தமிழ்ப் பேசுகிறவரென்று பெயர் பெற்ற சார்த்தோரியுல் ஜயர் மே மூ 27-ஆம் டையிலும் மறித்தார்கள். இதனால் மந்த ஜயர்மாருக்கும், சபையார்யாவருக்கும் உண்டான துக்கம் அதிகம். துக்க மிகுத்த இவ்வருஷத்திலும், கர்த்தருடைய ஆசிர்வாதம் குறைவு பட்டதில்லை. அந்த வருஷத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்ற புறமத்துறை 609. இவர்களில் வெளிச்சபைகளைச் சேர்ந்த வர்கள் 474.

1739-ஆம் மூல தஞ்சை சமஸ்தானத்திற்கு மிகக் கெடுதியான வருஷமாயிருந்தது. சந்தாசாகிப் என்பவன் அங்சாஸ்தானம் முழுவதையும் தன் வசமாக்கி, கொடுக்கையினுலும் கொள்ளையினுலும் ஜனங்களுக்குச் சேதம் உண்டுபண்ணார்களேன். பஞ்சம்

மிகுத்தது. அநேகர் தரங்கன்பாடியில் அடைக்கலம் புகுஞ்சு, கிறிஸ்தவர்களாக மனதாயிருங்தார்கள். அவ்வருஷம் ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்கள் 738. அவ்வளவு ஐநங்களை உபதேசித்து ஆயத்தப்படுத்துவதில் ஜயர்மாருக்கு அபரிமிதமான வேலையிருந்தும், கிராமங்களுக்குப் போய் புறமத்தினருக்குப் பிரசங்கிப்பதை நிறுத்தவில்லை.

தமிழில் கிபுண்ரெனப் பெயர் பெற்ற வால்த்தர் ஜயர் இத்தேசத்தில் 14 வருஷங்களாய் உழைத்து தமது மனவியையும் ஜந்து பிள்ளைகளையும் சாகக்கொடுத்துச் சீமைக்குத் திரும்பினார். அவரை விட்டுப்பிரிவது அவரை யறிந்த யாவருக்கும் வருத்தமாயிருந்தது. அவர் ஏறின கப்பலில் அடிமைகளாக அநேக புறமத்தினரும் யாத்திரை செய்தார்கள். இவர்களுக்கு வால்த்தரையர் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கிக்க ஒயாதிருத்தால், இவர்களில் 17 பேர் ஞானஸ்நானம் பெற்றார்கள். அவர் கோப்பனுகள் பட்டணம் போய்ச் சேர்ந்தும் தாம் தேடின இளைப்பாற்றியை இவ்வுலகத்தில் அனுபவியாமல் (1741-ஆம் ஞூ) கர்த்தருக்குள் நித்திரையடைந்து பராம இளைப்பாற்றிக்குப் பங்காளியானார்.

அறுப்பு மிகுத்து, வேலையாட்கள் தொகை கிறுகின்தால் ஜயர்மார் உதவியாட்களை அனுப்பும்படி சீமைச் சங்கத்தாருக்கு எழுதினார்கள். அவர்கள் கோரிக்கைப்படி அனுப்பப்பட்ட வீயர்நாங்தர் (Kiernander), பெப்ரீசியஸ் (Fabricius), சேக்வின் (Zeglin) என்ற மூன்று ஜயர்மார் 1740-ஆம் ஞூ ஆகஸ்டு மூன்றாம் வீர்நாங்தர் ஜயர் கைச்சுதர் ஜயருக்கு உதவியாகக் கூடலூரில் தங்கிவிட்டார். மற்றிருவரும் தரங்கைக்கு வந்து, பள்ளிக்கூடத்துப் பிள்ளைகளின் பாடங்களையும் படிப்பையும் கேட்டதினாலும், ஆரோண் காட்டடையரையும் தியோகு இராயல் நாயக்கன் என்ற உபதேசமாரையும் கண்டதினாலும் அடைந்த மகிழ்ச்சி கொஞ்சமல்ல.

1732-ஆம் ஞூ முதல் 1740-ஆம் வருஷமானும் 4 ஜயர்மார் இந்தபோனார்கள். ஒருவர் சீமைக்குத் திரும்பிப் போனார். ஆகவே 1740-ஆம் வருஷ முடிவில் ஜரோப்பிய குருக்கள் பத்துப்பேர் இத்தேசத்தில் உழைத்தார்கள். அவர்

களில் 7 பேர் தரங்கையிலும், 2 பேர் கூடலூரிலும், ஒருவர் சென்னையிலும் இருந்தார்கள். தரங்கையில் தியோகு சவரி முத்து என்ற உபதேசமாரும், வேறு சில ஊழியர்களும் ஐயர் மாருக்கு உதவிசெய்தார்கள். ஆரோண் நாட்டையர் மாழூர் வட்டத்தை விசாரித்தார். இராயல் நாயக்கனென்ற உபதேசியார் சில உதவிக்காரரோடு தஞ்சாவூர் வட்டத்தில் வேலை செய்தார். அவருக்குக் கீழாக மூன்று உபதேசியார் மாதேவிப் பட்டணம், திருப்பால்துறை, கும்பகோணம் முதலிய இடங்களில் இருந்த சபையாரை விசாரித்து வந்தார்கள். துவக்க முதல் அதுவரைக்கும் ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்கள் தொகை 5723. அப்பொழுது இருந்த போர்த்து கிஸ் சபையார் 301, ஏருசலேம் தமிழ்ச் சபையார் 1044, வெளி ஊர்ச் சபையார் 2591.

இக்காலத்திற்குள் தரங்கைக்கு வெளியிலிருந்த கிராமச் சபைகள் அதிகரித்ததால் பிறையாற்றில் ஒரு தெய்வாலையம் கட்ட வேண்டியதாயிற்று. 1743-ஆம் ஈ Bethlehem Church. அஸ்திபாரம் போடப்பட்ட அந்தக் கோயில் கட்டடம் 1746-ஆம் ஈ முடிந்து, அந்த வருஷம் குன் மீ 1-ஆம் ஒப்பிசுத்த ஆலீயின் பண்டிகைக்குப் பின்தின புதன்கிழமையில் வீதெடுரோக் ஜூயரால் சிறப்பாய்ப் பிரதிவிட்டை செய்யப்பட்டது. அச்சமயத்தில் கோட்டைச் சபையாரும், வெளிச்சபையாரான 400 கிரிஸ்தவர்களும் வந்திருந்ததுமன்றி, கராதிபதியும் தமது ஆலோசனைக்காரரோடும் குருவோடும் வந்திருந்தார். ஏசா. 56, 7-இன் பேரில் பிரசங்கஞ் செய்யப்பட்டது. ஆராதனை முடலீல் தியோகு நாட்டையரியற்றியிருந்த ஒரு பாட்டு பாடப்பட்டது. வெளிச்சபையார் பெரிய பண்டிகை நாட்களில் பிறையாற்று பெத்தல்கேம் கோயில் தோட்டத்தில் ஒரு வாரம்போல் தங்கியிருந்து, கோயிலில் செய்யப்படும் ஜெபங்களாலும் போதனைகளாலும் பயன் பெறுவது வழக்கமாயிற்று. 1746-ஆம் ஈ ஆகஸ்ட் மீ 3-ஆம் ஒ கிலைன் (Klein), பிறைதாப்டு (Breithaupt) என்ற இரண்டு புதிய ஜூயர்மார் நாகப்பட்டணத்தில் கரையிறங்கி ஞார்கள். இவர்களில் கிலைன் ஜூயர் 44 வருஷங்காலம் தரங்கையில் உழைத்தார். மற்றவர் பாவீஸையருக்கு உதவியாய்ச் சென்னையில் வேலைசெய்தார்.

சபைகள் பெருகப் பெருகத் தேவ ஊழியர் தொகையும் அதிகரிக்க வேண்டியதாயிற்று. கிராமச் சபைகளை விசாரிக்கவும் வெளியூர்களுக்குப் போய் மிசியோன் வேலையை நடப்பிக்கவும் ஆரோன் நாட்டையர் ஒருவர் மாத்திரம் அப்பொழுதிருந்தார். அவர் அபிஷேகிக்கப்பட்ட 1733-ஆம் வருஷத்திற்குப்பின் 1800-ஆம் வருஷத்திற்குள் அபிஷேகிக்கப்பட்டதேச குருமார்: தியோகு, அம்புரோஸ், பிலிப்பு, இராயப்பன் என்பவர்கள்.

தியோகு என்பவர் ரோமான் சபையில் பிறந்து, எட்டு வயதாயிருக்கையில் தமது தாயார் சகோதரர் சகோதரிகளோடு சுவி. லத்தரன் சபையில் சேர்ந்து தரங்கன்பாடியில் கல்விகற்று உபதேசியார் ஆனார். அவருக்கு

**Diozo.** 1741-ஆம் வருஷம் பிறையாற்றில் வீதெபுரோக் ஜயராஸ் குருப்பட்டங் கொடுக்கப்பட்டது. தமிழில் சுயம் பாடக்கூடியவரும் சாதாரியப் பிரசங்கியுமரியிருந்தார். அவர் வெளிக்கிராம விசாரணை வேலையைச் சிரத்தையோடு நடத்துகிறவராயிருந்து, 1781-ஆம் வருஷம் மரித்து, பழைய ஏருசலேம் கோயில் தோட்டத்தில் கேழிக் கப்பட்டார்.

அம்புரோஸ் என்பவரும் (1713-ஆம் வருஷம்) ரோமான் சபையிலிருந்து மது சபையில் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டவர். இவர் சிறுவருதல் மது மிசியோன் பள்ளிக்கூடத்தில் வளர்ந்து, நெசவு வேலை கற்றார். பிறகு கப்பலேறித் தீவாங்தரம் போய், சரிப்படாமல் திரும்பி வந்து, 1733-ஆம் ஞா மிசியோனில் உபாத்தியார் ஆனார். 1740-ஆம்

**Ambrose.** வீ அவர் கூடலூருக்கு உபதேசியாராக அனுப்பப்பட்டு, அங்கே எட்டுவருஷம் சுறுசுறுப்பாய் வேலை பார்த்தபின் தரங்கைக்குத் திரும்பிவந்து, 1749-ஆம் வீ பிறையாற்றில் வீதெபுரோக் ஜயராஸ் குருப்பட்டம் பெற்று, 28 வருஷகாலம் உற்சாகமும் உண்மையுமாய் வேலைபார்த்து, 1777-ஆம் வீ பாக்கியமாய் மரித்து, பெத்லகேம் கோயில் தோட்டத்தில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார்.

பிலிப்பு என்பவர் 1731-ஆம் வீ நாகப்பட்டணத்துக்குச் சமீபமாய் இந்துப் பெற்றோரிடம் பிறந்தார். தகப்பஞர் மரித்த

பின் அவர் ஆன் பிடிக்கும் ஒருவன் கையில் மோசாட்டமாய் அகப்பட்டுப் போனார். அவரைப் பிடித்தவன் Philip, அவரைத் தரங்கள்பாடிக்குக் கொணர்க்கு, அச்சக்கரைக்கு (Acheen) கப்பலேற்றி விட்டான். இச்செய்தியை அறியாத அவருடைய தாயார் தரங்கை ஏருசலேம் கோயிலுக்கு முன் விழுந்து, கிறிஸ்தவர் களின்சுவாமி தன் மகனை அகப்படப்பண்ணினால், தானும் அவனுமாய் ஞானஸ்கானம் பெந்துக் கொள்ளுகிறதென்று பிரதிக்கினை செய்தாள். அற்புதமான பிரகாரம் பையன் திரும்பி வந்தும், அவள் தன் பிரதிக்கினையை மறக்கவே, ஒரு சொப்ப ஏத்தினால் எச்சரிக்கப்பட்டு, தரங்கள்பாடிக்கு மறுபடியும் வந்து 1741-ஆம் மூலம் தன் பிரதிக்கினையை கிறைவேற்றினாள். பிலிப்புவின் உழைப்பையும் உண்மையையும் பல விதத்திலும் கண்ட ஜயர்மார் 1772-ஆம் மூலம் அவரைக் குருவாக அபிஷேக தித்தார்கள். அவர் கர்த்தருடைய திராட்சைத் தோட்டத்தில் உண்மையும் சுறுசுறுப்புமாய் உழைத்து, 1788-ஆம் மூலமாக அதித்துப் பழைய ஏருசலேம் கோயில் தோட்டத்தில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார்.

இராயப்பன் என்பவர் 1742-ஆம் மூலம் கிறிஸ்தவ பெந்தரே ஸிடம் பிறக்கவர். அவரது பாட்டனார் பக்கி மிகுந்த மாற்கு உபதேசியார், தகப்பனார் பெயர் அந்திரோயா.

Rayappen. மூந்த இராயப்பனுக்கு அச்சக்கூடத்தில் வேலை நற்பிக்கப்பட்டது. பிறகு அவர் உபாத்தியாராகி அப்பால் தஞ்சாவூருக்கு உபதேசியாராய்ப் போனார்.

அவர் சுவார்ச்சையரின் ஏற்சாட்சி பெற்ற, 1778-ஆம் மூலம் குருவாக அபிஷேககிக்கப்பட்டார். தன்னுட்டுக்குச் சுவிசேஷ வெளிச்சம் உதிப்பதில் இவர் ஒரு முக்கிய கருவியாகி, 1797-ஆம் மூலம் திடீரௌள மரித்து, பெதல்கேம் கோயில் தோட்டத்தில் அடக்கம் செய்யப்பட்டார்.

1750-ஆம் மூலம் குலை மா 30-ஆம் வருட சுவார்ச்ச (Schwarz), போல்சனுகன் (Polzenhagen), ஹீத்தெமன் (Huetteman) என்ற மூன்று புதிய ஜயர்மார் கூடலூரில் கலையிறங்கினார்கள். இவர்களில் சுவார்ச்சையர் மற்றவர்களைப் பார்க்கிறும் பேரெடுப்புள்ளவராகி, சுவிசேஷப் பரம்புதலுக்கு விசேஷித்த கருவியானார். இவர் தரங்கையில் 11 வருடங்காலம் வேலை பார்த்

தபின், திருச்சி, தஞ்சை முதலிய இடங்களுக்குச் சென்று அங்கங்கே சபைகளை ஸ்தாபித்ததால், அந்த இடங்களைக் குறித்துப் பேசுகையில் அவரைக் குறித்துச் சொல்லுவோம். இவருக்குப்பின் வந்த ஜயர்மாரில் கேரிக்கே (Gericke) ஜயரும், யோனையரும் (John) விசேஷித்தவர்கள்.

42 வருஷம் தரங்கண்பாடியில் உழைத்த யோனையரோடு தரங்கை மிசியோனின் செழித்தகாலம் முடிந்துபோயிற்று. அவர் முக்கியமாய்ப் பள்ளிக்கூட வேலையை மிகுந்த சிரத்தை யோடு நடத்தினார். அவரிடத்தில் படித்த

**Dr. John.** வர்களில் பெரும்பாலர்க் மிசியோனுறுப்பு

யத்தை நாடாமல் லெளகீக் கூத்தியோகங்களை நாடினார்கள் என்பது அக்காலத்து முறைப்பாடு. ஆயினும், பிற்காலத்தில் திருநெல்வேலியில் பேர்பெற்ற குருவாயிருந்த ஜான் தேவசகாயம் ஜயர் (C. M. S.) இந்த யோனையருடைய சீதாரில் ஒருவரென்று அறிவோம்.

1760-ஆம் ஆண்டு நடந்த ஒரு சம்பவம் தரங்கண்பாடி ஜயர்மாருக்குப் பெருங்கலக்கத்தை உண்டுபண்ணிற்று. அதென்ன வெனில், மொராவிய சகோதரரான 14 பேர் புதிய கராதி பதியோடு கப்பலினின்று இறங்கியதே. இவர்

**Moravians.** சள் தரங்கையில் நிலைத்திருந்து புறமத்தின

ருக்குள் மிசியோன் வேலை செய்ய வேண்டுமென்கிற நோக்கமாய் 1100 டாலருக்கு ஒரு தோட்டம் வாங்கி, அதில் வீடுகட்டி தமிழ் போர்த்துகீஸ் பாலைகளைப் படிக்கத் தொடங்கினார்கள். புதிய துறையும், சீயோன் கோவில் குருவும் அவர்களுக்கு அனுசரணையாகவே யிருந்தார்கள். “கீரக் கடைக்கு எதிர்க்கடை” போன்ற இச்சங்கதி தென்மார்க்கரசர் சம்மதத்தோடு நடந்ததோ என்று விசாரித்ததில் அப்படியே என்று தெரியவந்தது. ஆயினும் கோப்பஞகனி விருந்த கொல்லேகியுமென்ற மிசியோன் விசாரணைச் சங்கத் தாரின் அனுமதியும் சம்மதமுமின்றிச் செய்யப்பட்டதால், அந்தச் சங்கத்தார் அரசருக்கெழுதி அவர் கொடுத்திருந்த கட்டளையை 1762-ஆம் ஆண்டு செய்வித்தார்கள். இதற்குள் 1761-ஆம் வருஷத்திலேயே 9 புருஷரும் 4 ஸ்திரீகளுமாகிய வேது 13 மொராவியர் தரங்கைக்கு வந்து முந்தினவர்களோடு கூடிக்கொண்டார்கள். அவர்களில் படிப்பாளிகளான இருவர்

தமிழையும் போர்த்துக்கையும் நன்றாய்க் கற்று, சின்சென் தோர்பெண்பவர் இயற்றிய பிரசங்கங்களை அந்தப் பாகைதகளில் மொழிபெயர்த்து, நமது கிறிஸ்தவர்களுக்குக் கொடுத்து, நமது போதகங்களைக் குறித்துச் சுந்தேகங்களை உண்டுபண்ண முயன்றார்கள். அவர்கள் நயவசனிப்பினாலும் தாழ்மையும் சுத்த முமான நடக்கையினாலும் ஐரோப்பியரும் இந்தியரும், கிறிஸ்தவர்களும் புறமதஸ்தருமான வெகு ஜனங்களின் அனுதாபத் தையும் அன்பையும் சம்பாதித்துக் கொண்டார்கள். ஜனங்கள் அவர்களை “ஞானிகள்” என்று சொல்லி, அவர்களைக் குறித்து மதிப்பாய்ப் பேசினார்கள். இராயல் நாயக்கன், சவரியப்பன் என்ற உபதேசிமார் முதலாய் அவர்களிடம் போக்குவரத்தாயிருந்தார்கள். ஆயினும், நமது மிசியோனைத் தங்களுடைய தாக்கிக்கோள்ளவேண்டுமென்கிற அவர்கள் என்னம் வாய்க்க வில்லை. 1766-ஆம் வருஷம் அவர்களில் இரண்டுபேர் கொழும் புக்குப் போகையில் ஒருவர் இறந்தபோனார். 1768-ஆம் ஸு அவர்களில் ஓ பேர் நிக்கோபார் தீவுக்குப் போனதாகவும் அவ்வதுவரில் இருவர் இறந்தபோக மற்றவர்கள் 1787-ஆம் வருஷமளவும் அங்கிருந்து ஸுர் ஒத்துக்கொள்ளாமல் அத்தீவுகளை முற்றிலும் விட்டுவிட்டதாகவும் கேள்வி. 1803-ஆம் ஸு அவர்களில் இருவர் தரங்கையில் இருந்த தாகவும், தங்கள் சொத்துக்களை விற்றுப் போட்டு ஐரோப் பாவுக்குத் திரும்பத் தீர்மானித்திருந்ததாகவும் ஐயர்மாரின் ரிப்போர்ட்டில் வாசிக்கிறோம்.

இந்தக் காலத்தில் தரங்கை மிசியோன் தீங்கனிகளாய் விளங்கின பலருள் அரண்மனை கிறிஸ்தியான் தானியேல் பிள்ளை சிறந்தவர். இவர் 1740-ஆம் ஸு ஓர் ஏழைக் கிறிஸ்தவ குடும்பத்தில் பிறந்தவர். இவர் ஆழமாதக் குழங்கையிருக்கும் பொழுதே இறந்து போன இவர் தகப்படனைப்பற்றி மக்கு அதிகமாய்ந்த தெரியாது. இவர் தாய் யோவான் உபதேசியார் மகள். இந்த உபதேசியார் தரங்கைச் சபையின் பூர்வ டாப்பில் இரண்டாம் பேர் வழியாய்ப் பதிவு செய்யப்பட்டிருப்பதால் புதிதாய் ஞானஸ்நானம் பெற்ற ஆகிக் கிறிஸ்தவர்களில் ஒருவர் என்று சொல்லலாம். தானியேலை ஒபுக் ஐயர்மிசியோன் ஆதரிப்புப் பள்ளிக்கூடத்தில் சேர்த்தார். அங்கே

Christian  
Daniel Pillai

பல்தாசார் கோலோப்பையர் காலைமாறு செய்த ஜெபம், வேத விஸ்தரிப்பு, புத்தி போதனைகள் “சிறுமையில் கல்வி சிலையிலெழுத்து” என்பதற்கேற்ப இவர் மனதில் நன்றாய்ப் பதிந்து, அவர் ஆயுள்காலமெல்லாம் அவர் ஞாபகத்தை விட்டுப் பெயராதிருந்தன. அவர் வரம்பெற்ற நல்ல பின்னொயாண்டானுயிருந்ததால் ஐயர்மார் அவரை மிசியோனூழியத் திற்கென்று ஆளாக்கச் செமினேரியில் சேர்த்தார்கள். அவர் வேதபாடங்களை நன்றாய்ப் படித்துத் தேறி, அக்காலத்து வழக்கத்தின்படியே 1755-ஆம் ஞா தரங்கையில் ஈரையிறங்கின தாமே ஐயருக்குச் சீஷங்களூர். இவரிடத்தில் அவர் கர்மானிய பாகைத்தையூயும், தென்மார்க்கு தேசத்தாராகிய மாதுரூப் ஐயரிடத்திலும் அம்மானிடத்திலும் டேனிஷ் பாகைத்தையூயும் செம்மையாய்க் கற்றுக்கொண்டார். தாம் கற்றதைப் பிறருக்கும் சொல்லிக் கொடுக்க ஆரம்பித்ததால் ஊரிலுள்ள பெரியோர் தயவும் செல்வாக்கும் அவருக்குக் கிடைத்தது.

1760-ஆம் ஞா டேனிஷ் கவர்னர் தமக்கு ஒரு உதவி தோல்கு (Interpreter) கர்மானிய டேனிஷ் பாகைத்தகளைக் கற்றறிக்கொய்வேண்டுமென்று கேட்க, ஐயர்மார் தானியேல் பின்னொயின் தமையனை அனுப்புவதாகப் பதில் எழுதினார்கள். துரையோ தானியேல் பின்னொன் அந்த வேலைக்கு வேண்டுமென வற்புறுத்தி, அவரை அந்த உத்தியோகத்தில் நியமித்து வைத்தார். தானியேல் பின்னொ கர்த்தருக்குப் பயந்து தேவ பக்கஞ்சைய்த் தமது வேலையைப் பார்த்து வந்த தால், வெளக்கீ ஊழியரும் தெய்வ ஊழியமெனச் காண்பித்து, வெளக்கீ உத்தியோகஸ்தருக்கு எல்ல முன்மாதிரியாப் விளங்கினார். அவர் குதிரையிலிருந்து விழுந்ததினால் ஆறு மாதம் வியாதிப்படுக்கையில் கிடந்து, சுகமடைந்த பிறகு அவர் ஜெபத்தில் முன்னிலும் அதிகமாய்ப் பழகி, தினசரி ஒருமணி ரேமாவது சீமைப் பாகைத்தகளிலுள்ள பக்கி நூல்களைத் தமிழ்ப் படுத்துகிறதென்று சிர்ணையம் பண்ணிக்கொண்டு, இந்த சிர்ணையத்தைத் தேவகிருபையால் ஈர்ப்பது வருஷக்காலம் கொண்டு செலுத்தி, கிறிஸ்தவர்களுக்கு வெகு பிரயோசனமும் எழுப்புத் துமான பல புத்தகங்களை மொழிபெயர்த்துக் கொடுத்தார். அவற்றுள் முக்கியமானவை: ஞானப்பரணப் பெட்டி, பாடுபட்டி தியானம், ஞானமுசிப்பாறும் மணிசேரம், ஒன்று குறைவு,

சன்மார்க்க விளக்கம் முதலியன். இதையன்றிச் சத்திய வேத மொழிபெயர்ப்பைப் திருத்தம் வேலையில் அவர் ஜயர்மாருக்குப் பெரிய உதவியாயிருக்கார்.

அவர் நம்பிக்கைக்குரியவரும், கனத்திற்குப் பாத்திரருமா யிருந்ததால், அவரை டேனிஷ் துரைத்தனத்தார் 1763-ஆம் வருஷம் தஞ்சாவூர் அரசரிடமும் 1773-ஆம் ஸு கர்நாடக சவாபினிடமும், 1781-ஆம் ஸு ஹெறதர் அவியினிடமும் அரசாங்க விஷயமாய்த் தூதனுப்புவித்தார்கள். அவர் போன இடமெல்லாம் காரியாதிகளை ஜெபத்தோடும் புத்தியோடும் டட்திவந்தார். தாழ்மையின் ஆவி தானியேல் பிள்ளையைத் தாங்கினபடியால், அவர் சபைக்கு உத்தம முன்மாதிரியும் உயிருள்ள சாட்சியுமானார். சபைகளில் கல்லெலாழுங்கை ஸ்தாபிப்பதிலும், இவர் ஜயர்மாருக்கு அடிப்படையாய் நின்றார்.

வரவுக்குத் தக்க செலவு பண்ணி, ஏழைகளுக்குத் தம்மா யின்ற தர்ம சகாயம் செய்தார். அவர் கோட்டையிலுள்ள எருசலேம் கோவிலுக்கு வாங்கிக்கொடுத்த கிண்ணூரவாத் தியம் வெகுகாலம் உபயோகப்பட்டு வந்தது. சபையின் புறம்பான காரியங்களில் ஒத்தாசை செய்தது போது மென்றிராமல், யோனையர் எழுதுகிறபடி “கிறிஸ்தவர்களிடத்திலும் புறமதத்தினரிடத்திலும் சகவாசம் பண்ணுகையில் அவர்களோடு பிரயோசனமான சம்பாஷணை செய்து, இயேசு சுவாமியே மது இரட்சிப்பின் அஸ்திபாரமென்று தாராளமாய் அறிக்கையிட்டார். திருவசனத்தையும், சவிசேஷ போதகத் தையும், கிறிஸ்து மார்க்கப் பக்கி விஷயங்களையும் அவர் செம்மையாய் அறிச்தவராதலால், சாரமும் அனலுமான அவர் சம்பாஷணை எங்கும் நல்ல வேலை செய்தது. இது விஷயத்தில் நாட்டையர்மார் உபதேசிமார் எவரும் அவருக்கு இனையல்ல”

இந்த பக்திமான் 1802-ஆம் ஸு ஜனுவரி மு 21-ஆம் வகர்த் தருக்குள் பாக்கியமாய் மரித்து, பிறையாற்று பெத்லகேம் கோவில் ஒத்தான பூமியில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார்.

தரங்கையில் சிலைபெற்ற சுவிசேஷ வெளிச்சம் அங்கிருது தாராளன இடங்களுக்குப் பரம்பின வயனத்தை இப்பொழுது பார்ப்போம்.

## 1. சென்னை மிசியோன் சரித்திரம்.

சீகன்பால்கு சிரேஷ்டர் இருமுறை சென்னைக்குப் பயணத் தெய்து, அங்கே சலிசேஷன்தைப் பிரசங்கித்தும் அவர் அங்கோரு சபையை ஸ்தாபிக்கவில்லை. அவருக்குப்பின் அங்கேகிய ஜரோப்பிய ஜயர்மாரில் குல்ச் Ziegenbalg, Schulze. சையரே முடினவர். அவர் தரங்கையில் ஆறு வருஷங்களாலாக தங்கி, மிசியோனை விசாரித்து நடத்திவந்தபின், 1726-ஆம் மூலம் சென்னை கூரம் சென்று அங்கேயும், அதன் அக்கம் பக்கங்களிலுள்ள ஊர்களிலேயும் பிரசங்கஞ் செய்து, தரங்கைக்குத் திரும்பி, அங்கிருந்த மற்றச் சகோதரர்களோடு ஆலோசனை செய்து கொண்டு மறுபடியும் சென்னைக்குப் போனார்.

டேனிவாட் இலாக்காவாகிய தரங்கையில் நடத்தப்பட்ட மிசியோனை ஆதரித்து வந்தவர்கள் ஆங்கிலேய அரசாட்சிக் குட்பட்ட இடங்களில் மிசியோனை நாட்டி ஆதரிக்கக்கூடாமை கண்டு, குல்சையர் ஆங்கிலேய தர்ம சங்கத்தாராகிய கிறிஸ்தவ அறிவுவர்த்தி சங்கத்தாரின் உதவியைத் தேடி, அவர்கள் ஆதரவிலே சென்னையில் மிசியோன் சபைகளை ஸ்தாபிக்க ஆசித்தார். மேற்கூறிய சங்கத்தாருக்கு அவர் எழுதிய விண்ணப்பத்திற்குப் பதில் வர இரண்டு வருஷம் சென்றமையால், 1728-ஆம் வருஷம் ஆசக்கு மீ வரைக்கும் அவர் சென்னை முத்தியாலுபேட்டையில் வாடகைக்கு ஒரு வீட்டையமர்த்தி, அதிலே தமிழ்ப் பள்ளிக்கூடம் ஒன்றை ஸ்தாபித்து, இந்துப் பிள்ளைகளுக்கு அதில் படிப்பித்து வந்தது மன்றி, காலை 9 மணி முதல் 10 மணி வரையில் அப்பள்ளிக் கூடத்திற்கு எதிரே நின்று, இந்துக்களுக்குச் சலிசேஷன்தை அறிவித்தார். அந்த வருஷம் செப்டெம்பர் மா 26-ஆம் வே ஒரு இந்துவும் அவன் இரண்டு பிள்ளைகளும் ஞானஸ்வானம் பெற்றார்கள். அவர் அங்கிடத்தில் தெலுங்கு பாலையைப் படித்து, சில வருஷங்களுக்குள் சத்திய வேத புத்தகத்தையும் வேறு சில புத்தகங்களையும் அப்பாலையில் மொழிபெயர்த்தார். பிறகு இந்துஸ்தானி பாலையையங்கற்று, அதற்கு ஒரு இலக்கணம் எழுதினதுமன்றி, அந்தப் பாலையிலும் சில புத்தகங்களை மொழிபெயர்த்தார். அவருக்கு ரோமான் குருக்கள் இடையூறுகள் செய்தும், தெய்வ ஒத்தாசையால் அவர் 1728-ஆம் வருஷ முதல் 1730-ஆம் வருஷதுக்குள்

206 ஆத்துமாக்களுள்ள ஒரு சபையைச் சேர்த்தார். 1730-ஆம் வருட சர்த்தோரியுஸ் ஐயர் அவருக்கு உதவியாக வந்தார். 1731-ஆம் வருட சபையார் தொகை 224. 1732-ஆம் வருட கைஸ்தர் ஐயர் உதவிக்கு வந்தது சூல்சசையர் வேலைக்கு இடையூரியிற்று. உதவிக்கு வந்த 2 ஐயர்மாரும் 1737-ஆம் வருட கூட்டுருக்குப் போனவுடனே அவர் 100 ஆத்துமாக்களைச் சபையில் சேர்க்கக் கூடியதாயிற்று. அவர் 1742-ஆம் வருட மனவும் சென்னையில் சேர்த்த ஆத்துமாக்கள் 700. மிகுந்த வரம் பெற்றவரும் உழைப்பாளியுமாகிய இந்த குரு 1743-ஆம் வருட சிமைக்குத் திரும்பிப்போய், ஹல்லே நகரத்தில் வசித்து 1760-ஆம் வருட கர்த்தருக்குன் சித்திரை அடைந்தார். (இவர் தமிழில் மொழிபெயர்த்த ஞான நூல்களில்: ஞானக்கண்ணுடி, ஞானமங்கிர செல்வ பூங்காவனம் விசேஷித்தலை.)

சூல்சசையரிடத்தினின்று சென்னைச் சபையை ஒப்பக் கொண்டவர் பாவரீஸையர். கி. அ. வி. (C. A. S.) சங்கத்தார் கேட்டுக்கொண்டதன் பேரில் தரங்கை ஐயர்மார் இவரைச் சென்னைக்கு அனுப்பினார்கள். பாவரீஸையர் சென்னைச் சபையை ஒப்புக்கொண்ட காலத்தில் அது கல்ல சிரில் இருந்த தில்லை. அவர் ஒப்புக்கொண்ட ஆத்துமாக்களின் தொகை 240. டச்சக்காரருக்குச் சொக்கத்தமாயிருந்த பழவேற்காட்டில் இருந்த கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 25. பாவரீஸையர் சென்னைக்குப் போகுமுன் அங்கிருந்த கிறிஸ்தவர்கள், மகமதியர் ஆளுகைக்குட்பட்ட கானுவிடங்களிலும் சிதறியிருந்தார்கள். பட்டணத்திலிருந்த கிறிஸ்தவர்களில் பெரும்பான்மையோர் பாஜாயக்கார நாய்க்களின் அடிமைகளும் துரைகள் வீட்டு வேலைக்காரருமாயிருந்ததால், தேவாராதனைக்கு வருஷத்தில் ஒரு முறைகூட வருவது கஷ்டம். கிறிஸ்து மார்க்கத்துக்கு அடாத இந்து சடங்குகளைச் சபையாரில் அநேகி அனுசரித்தார்கள். பாவரீஸையர் கிறிஸ்தவர்களைச் சீருக்குக்கொண்டு வரப் பிரயாசப்பட்டும், ஆராதனை செய்யத்தக்க கோவில் இல்லை. ஐயர்மார் குடியிருந்த ஒரு வீடு மாத்திரம் மிசியோ னுக்குச் சொந்தம்; அது இந்துக்களின் வீடுகளால் சூழப்பட்டிருந்தது. அந்த வீட்டின் மூன் பாகத்தில் பாவரீஸையர் ஞாயிறுதோறும் காலையிலும் ராலையிலும் தேவாராதனை செய்தார். சேரிகளிலும் கிறிஸ்தவர்களுக்காக தேவாராதனை வைக்கப்பட்டது. அங்கங்கே பள்ளிக்கூடங்களை ஸ்தாபித்து வேத அறிவு விர்த்தியாவதற்கான ஏற்பாடுகளைச் செய்தார்.

சவிசேஷ லுத்தரன் சபையின் சுத்த போதக சித்தாங்கள் தத்திந்கு வேறுபடாமல் போதித்து வந்தவராகிய அந்த ஐயருக்கு 1732-ஆம் ஸு மனவருத்தமுண்டாவதற்கான ஒரு சங்கதி நடந்தது. 1737-ஆட் ஸு கூடலூருக்குப் போன கைஸ்தர் ஐயர் கி. அ. வி. சங்கத்தாரின் அனுமதியின் பேரில் பாவர்சையரோடு சென்னையில் வேலைப்பார்க்க 1743-ஆம் ஸு கூடலூரினின் று அவ்விடம் திரும்பிப்போனார்.

**Geister** அவர் பாவர்சையரைப் போல் லுத்தரன் குருவாயிருந்தும், ஆங்கிலேய சபையின் ஞானேபதேசங்களைப் பள்ளிக்கூடங்களில் உபயோகிக்கும்படி உத்தரவளுப்ப மேற்கூறிய சங்கத்தாரை இரகசியத்தில் கேட்டு, உத்தரவு பெற்று, அதை விரைவேற்றப் பிரயாசப்பட்டார். இதனால் பாவர்சையர் மனநோவடைந்து கைஸ்தரையரோடு சமபோசனம் செய்ய மனமற்றவரான நுமன்றி, ஹல்லே பட்ட ணத்திலிருந்த உபகாரிசனங்கு இதைப் பற்றி ஒரு கடிதமும் ஏழுதினார். இங்கிலாந்து சபையின் ஞானேபதேசத்தையல்ல, லுத்தரன் சபையின் ஞானேபதேசத்தையே சபைகளில் உபயோகிக்க வேண்டுமென்றும், சென்னையிலுள்ள ஐயர்மார் தரங்கையிலுள்ள ஐயர்மாரோடு ஏத ஐக்கியமூள்ளவர்களாய் வேலை செய்ய வேண்டுமென்றும் பிராங்கே சாஸ்திரியார்கள் நிடிப்பாய் எழுதினாதால் கைஸ்தர் ஐயரின் கோக்கம் சித்தி பெருமல் போயிற்று. இதை அந்த ஐயர் அறிந்து, 1746-ஆம் ஸு சென்னையிலிருந்து கூடலூருக்கும், அங்கிருந்து பத்தாவியாவிற்கும் சென்று, அத்திலினின்று சீமைக்கு யாத்திரை செய்கையில் மரித்தார். பாவர்சையர் பிரயாசசையால் கூடலூர் சென்னைச் சேரகங்கள் லுத்தரன் சபையின் ஐக்கியத்தில் நிலைத்திருந்தன.

பாவர்சையர் சென்னை மிசியோனை 46 வருஷகாலம் விசாரணை செய்தார். 1732-ஆம் ஸு முதல் 1782-ஆம் ஸு மட்டும் அவரது கண்பராகிய பிரைத்தாப்பதையர் அவருக்கு உதவியாயிருந்ததால் விசேஷித்த ஆசீர்

**Breithaupt.** வாதங்கள் உண்டாயின. அவர் காலமெல்லாம் பெரும்பாலும் யுத்தகாலமாயிருந்தது.

1746-ஆம் ஆண்டு அவர் உதவியின்றி மிசியோனை விசாரித்து வருகையில் பிராஞ்சுக்காரர் சென்னையைப் பிடித்துக் கொண்டார்கள். அதனால் மிசியோன் சொத்துக்களுக்கு

ஏக்டரூண்டாகி, ஐயர் தமது மக்கதயோடு டச்சுக்காரர் ஆதீனமான பழவேற்காட்டுக்கடுத்த கருமணாலுக்குப் போக வேண்டியதாயிற்று. அங்கவர் மூன்று வருஷம் தங்கியிருந்து, பிறகு சென்னைக்குத் திரும்பினார்.

அவர் கருமணவில் வசித்த மூன்று வருஷங்களில் சத்திய வேத மொழிபெயர்ப்போடு ஞானப்பாட்டுகளின் மொழி பெயர்ப்பையும் செய்யத் துவக்கினார். இவ்விரு புத்தகங்களிலும்

T. Bible & Hymn book அவரது விதவு சாமர்த்தியத்தையும் தெய்வ பக்தியையும் தெளிவுற காணலாம். அவர் மொழிபெயர்த்த ஞானப்பாட்டுகள் முதல் விசை 1774-ஆம் வருஷம் சென்னை வேப்பேரியில் அச்சிடப் பட்டன. இதற்குப்பின் அவைகள் மூன்று முறை வேப்பேரியிலும் இரண்டு முறை தாங்கன்பாடியிலும் பதிப்பிக்கப்பட்டன. எத்தனையோ ஞானப்பாட்டுப் புத்தங்கள் இதற்குப் பிறகு வெளிப்பட்டும், பாவர்ஸையர் பாட்டுகள்போல் சொல்லும் பொருளும் சுவையறச் சேர்ந்தவை அரிய. (இல வருஷங்களுக்கு முன்னே ஒரு ஐயர் சென்னைப்பட்டனத்தைச் சேர்ந்த குளைக் கடைத்தெருவில் பிரசங்கம் பண்ணிக்கொண்டிருக்கிறதை ஒரு பண்டாரம் கவனமாய்க் கேட்டுக்கொண்டிருந்து, பிரசங்கம் முடிந்தபின்பு, அந்த ஜூயிருடைய வீட்டிற்குப்போய்த் தான் கேட்ட பிரசங்கத்தின் பொருளை விளக்குகிற ஒரு நல்ல நூல் தன்னிடத்தில் உண்டென்று சொல்லி, உட்கார்ந்து, காலிச் சீலையினால் வெகுபத்திரமாய்ச் சுற்றிக் கட்டப்பட்டிருந்த ஒரு புத்தகத்தை அவிழ்த்துக் காண்பித்து, தான் அதிவிருந்து மனப்பாடம் பண்ணியிருந்த வாக்கியங்களை விரயத்தோடு பாராயனம் பண்ணினான். ஐயர் அந்தப் புத்தகத்தை எடுத்துப் பார்த்து, அதற்குப் பெயர் முதலானவை அடங்கிய முகப் பேருகள் இல்லாதிருக்கும், அது பெப்ரீசியுஸ் ஐயர் ஞானப்பாட்டுப் புத்தகம் என்று அறிக்கு கொண்டு, இந்தப் புத்தகத்துக்குப் பெயர் என்னவென்று பண்டாரத்தைக் கேட்டார். புத்தகத்துக்குரிய சரியான பெயர் அவனுக்குத் தெரியாமையால், “இது நெஞ்சுருக்கி நூல்” என்று அதற்குப் பெயரிட்டுச் சொன்னன். அந்தப் பெயர் பெப்ரீசியுஸ் ஐயரின் ஞானப்பாட்டுப் புத்தகத்துக்குத் தகுந்த பெயர்தான் என்று அதின் பொருளை உணர்ந்தவர்கள் ஒத்துக் கொள்ளுவார்கள். —(கிறிஸ்துமார்க்கம் இந்துதேசத்தில் விருத்தியான சரித்

திரம். 283-ஆம் பக்கம்) துன்பகாலமே அவற்றிற்குச் சுவை யூட்டிற்றென்று சொல்லலாம். அவரியற்றிய இலக்கண நூலும், நமிழ்-இங்கிலீஷ், இங்கிலீஷ்-தமிழ் அகராதிகளும் மிகச் சிறந்தவை.

அவர் கருமணவிலிருங்து சென்னைக்குத் திரும்பின போது கல்லறைத் தோட்டம் ஒன்றுதான் மிசியோனுக்கு மீங்கிருந்தது. அடுத்த மூன்று வருஷங்காலமும் கஷ்டகாலமாயிற்று. பிறகுதான் ஒத்தாசை வந்தது. எப்படியெனில், யுத்தகாலத்தில் அரசாங்க விஷயத்தில் தலையிட்டுக் கொடுதல் செய்த ரோமான் குருக்களைத் தண்டிக்க விரும்பின ஆங்கி லேயர் பட்டணத்திலிருங்த ரோமான் கோயிலை இடித்துப் போட்டு, வேப்பேரியிலிருங்த ரோமான் கோவிலைப் பாவரீ சையர் அடைந்த கஷ்டத்திற்கு ஈடாக 500 வராகன் ரொக்கத்தோடு அவருக்கு ஒப்புவித்தார்கள். வேப்பேரிக் கோயில் கிடைத்தது முதல் சென்னை

Vepery Mission. மிசியோன் வேப்பேரி மிசியோன் என்னப் பட்டது. 1752-ஆம் வருஷம் சமாதானமும் சங்கதோஷமுமாய் முடிந்தது. அடுத்த ஆறு வருஷங்காலம் ஊருக்கும் சபைக்கும் அமைதலான காஸ்மாயிருந்தது. ஆயினும், 1758-ஆம் ஸு திரும்பவும் பிரான்சியர் சென்னைக்கு வரவே, சென்னைச் சபையார் பழவேற்காட்டில் அடைக்கலம் புகுந்தார்கள். இரண்டு ஜயர்மாரும் தங்கள் இடம் விட்டுப் பெயரவில்லை. பிரான்சிய சேநைபுதி அவர்களைப் பாதுகாக்க வாக்களித்து, அவர்களைப் பத்திராமாய்ப் பார்த்துக் கொள்ளும்படி சேவகருக்கும் உத்தரவு செய்தான். செய்தும், அவன் உத்தரவுபோல் நடக்கவில்லை. ஜயர்மார் கஷ்ட நஷ்டங்களைப் பொறுக்கமாட்டாமல் முன்போல் பழவேற்காட்டிற்குப் போகவேண்டியதாயிற்று. என்றாலும், அங்கே அவர்கள் முன்போல் அதிகாலம் தங்கியிராமல் சில மாதங்களுக்குள் திரும்பி தங்கள் வேலைகளை அமைதலாய் நடத்தக் கூடியவர்களானார்கள்.

1759-ஆம் ஸு கொடிய பஞ்சமுண்டானதால் குருமாரும் சபையாரும் பட்ட கஷ்ட நஷ்டங்கள் மிகுதியாயிருந்தும், பரம பிதாவின் கரம் குறுகிப்போனதில்லையென வெளிப்பட்டது. 1761-ஆம் ஸு இங்கிலீஷ்காரர் பிரான்சியரை ஜெயித்து, புதுச்

சேரியைத் தங்கள் வசப்படுத்தி, அங்கிருந்த ஒரு அச்சியங்கிரத்தைச் சென்னைக்குச் கொண்டுவந்து, மிசியோன் உபயோகத்திற்காக அதைப் பாவரீஸையருக்குக் கொடுத்தார்கள். அதனால் மிசியோனுக்கு அதிகப் பயனுண்டாயிற்று. கிரிஸ்தவர்களில் அகேசருக்கு அச்சுக்கூட வேலை ஜீவனுர்த்த வழியாயிற்று. 1763-ஆம் ஞா வாந்திபேதி இந்த சமஸ்தானத்தில் முதல் முதல் கண்டு திருப்பதி முதலான இடங்களில் அகேசரை வாரிக்கொண்டு போயிற்று. பிரைதாப்பதையர் துணைவிழும் சபையில் 44 பேரும் மரணமடைந்தார்கள்.

இதனேடு சென்னைச் சபைக்குச் சங்கடகாலம் ஓழிந்து விட்டதென்று சொல்ல ஏதுவில்லை. சில வருஷங்களுக்குப் பின் கைவூதர் அவி, திப்பு சல்தான் என்றவர்களால் உண்டான யுத்தம் தேசத்திற்கும் சபைக்கும் பெரும் நஷ்டத்தை உண்டு பண்ணிற்று. இக்காலத்தில் சவார்ச்சையர் முதலியசில ஜயர்

Fabricius  
in trouble.

மாரும் இங்கிலீஷ் துறைகளிற் சிலரும் தங்கள் பண்த்தைப் பாவரீஸையரிடத்தில் பத்திரிப் படுத்தி வைத்தார்கள். அவரோ அத்தொகையால் சபைக்குப் பிரயோசன முண்டாக்கக் கருதி, பலரிடத் திலும் வட்டிக்கு விட்டார். இது விஷயத்திலே தங்கள் சயபொழிவை நாடி, அவரைத் தங்கள் மனம்போல் நடத்தின குருபாதம் உபதேசியார் முதலிய உண்மையற்ற ஜாழியர்களாலும், யுத்த முகாங்கிரத்திலும், அவர் இரண்டு இலட்சம் ரூபாய் போல் நஷ்டமடைந்து, வெகு பேருடைய மனஸ்தாபத்துக்கும் ஆளானார். அவர் கடன் காரருக்குப் பாதகனாகி இரு முறை காவலிலும் இருந்தார். இப்படிப்பட்ட துண்பத்திலும் அவர் முகமலர்ச்சி நீங்கின்தில்லை, ஈகைக்குணம் குறைந்ததுமில்லை என்பதற்குப் பல திருஷ்டாங்காலம் உண்டு. கர்த்தர் அவரை ஆற்றித் தேற்றிப் பலப் படுத்தி வந்தார்.

முப்பத்தெட்டு வருஷம் உண்மையாயிடுத்த பிரைதாப்பதையர் 1782-ஆம் ஞா இறங்குபோய், பாவரீஸையர் தனித்து வேலை செய்வதைக் கண்ட ஜயர்மார் அவருக்கு உதவியாக கேளிக்கே ஜயரைச் சென்னைக்கு அனுப்பியும், இந்த ஏற்பாட்டுக்கு அவர் சம்மதியாமல் 1788-ஆம் ஞா மட்டும்

தனித்தே சபைகளை விசாரித்து வந்தார். அந்த வருஷத்தில் தான் அவர் தமது எழுபத்தேழுமாம் வயதில் சென்னை வட்டத்து வேலையை கேரிக்கே ஜயருக்கு ஒப்புவித்தார். ஒப்புவித்தும், சபையார் பேரிலிருந்த கரிசனமும் கவலையும் அவருக்குக் குறைய வில்லை. பலவிதமான இக்கட்டுக்குள்ளான தமது ஊழியனைக் கர்த்தர் 1792-ஆம் ஞா ஜனுவரி மூ 23-ஆம் வதுமிடம் அழைத்துக்கொள்ளச் சித்தமானார். பக்தியில் கதித்து, ‘சங்கியாச குரு’ என்று யாவராலும் மதிக்கப்பட்டிருந்த அவருக்காக மிகவும் பிரலாபித்த திரள் கூட்டத்தின் நடுவே மறுதினத்தில் அவர் சடலம் வேப்பேரிக் கோயிலில் அடக்கம் பண்ணப்பட்டது.

சென்னைச் சபையை ஒப்புக்கொள்ளுகிற காலத்தில் கேரிக்கே ஜயருக்கு வயது 48. அவர் 1742-ஆம் ஞா பொம்ராணியா நாட்டிலுள்ள கோல்பெர்க் பட்டணத்தில் பிறந்து, ஹல்லே சர்வகலாசாலையில் கல்விகற்று,

Gericke.

அதே காரத்திலிருந்த அனுத பாடசாலையில் போதனுசிரியரானார். 1765-ஆம் ஞா அவர்கி. அ. வி. சங்கத்தாரின் மிகியோனுரியாக அழைக்கப்பட்டு;

யாத்திரையில் உண்டான பல மோசங்களுக்குத் தப்பி, 1767-ஆம் ஞா கூடலூர் வந்து சேர்க்கார். அங்கே அவர் பத்து வருஷங்காலம் வேலை செய்தார். 1778-ஆம் ஞா அவர் சுவாரஸ் சையரோடு தரங்கைக்குப்போய் இராயப்ப நாட்டையரின் அபிஷேகத்தில் உதவி புரிக்கார். அவர் சென்னை, கூடலூர், நாகப்பட்டணம் என்ற இடங்களுக்கு அலைந்து திரிந்து, மிகியோன் வேலையை நடத்தி வந்தார். 1788-ஆம் ஞா முதல் அவர் சென்னையைத் தமக்குப் பிரதம ஸ்தானமாக்கியும், நாகை முதலிய பலவிடங்களுக்கும் பயணம் செய்து சுவிசேஷம் பிரசங்கித்து வந்தார். அவருடைய உண்மை, பொறுமை, சுறுசுறுப்பை எவரும் காணக் கூடியதாயிருந்தது. அவர் திருநெல்வேலிக்கு முதலாய்ப் பிரயாணம் போய் வெகுதூரம் கற்றி, இந்துக்களுக்குப் பிரசங்கித்து, ஒரு சமயத்தில் ஆயிரம் பேருக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார். சென்னைக்கு 80 மைல் தூரத்திலுள்ள வெலூருக்கு அவர் அடிக்கடி போய், அங்கே தாசநாயக்கன் என்ற உபதேசியாரால் சேர்க்கப்பட்டு, பாவரீசையரால் (1772-ஆம் ஞா) ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டிருந்த சபையைச் சங்கித்து, அங்கிருந்த ஆங்கிலேயப் பட்டாளத் தாருக்கும் பிரயோசனமாக ஆராதனை நடத்தி வருவார்.

1803-ஆம் ஈஸ் செப்டெம்பர் மீ அவர் வேறுருக்குச் செய்த பயணம் கடைசிப் பயணமாயிருந்தது. அவர் அக்டோபர் மீ 2-ஆம் ஒ வியாதிப்பட்டு இரவில் புறப்பட வேண்டுமென்றிருக்கையில் மரண அவஸ்தைக்குள்ளாகி: நான் போகிறேன் என்று தன் வேலைக்காரனுக்குச் சொல்ல, அவன் அவர் பட்டனத் துக்குப் போகிறதைக் குறித்துப் பேசுகிறதாக நினைத்து: ஐயா, தாங்கள் மெத்த பலவீனமாயிருக்கிறீர்களே என்றான். அவரோ சம்மாயிரு, நான் போகிறேன் என்று சொல்லி, சொஞ்சங்களுச் சூழ்த்துப் படுத்துக்கொண்டார். நடுச்சாமத்தில்: என் தேவனே, என் இயேசுவே என்று உரக்கக் கூப்பிட்டு பரமக்கருக்குப் பயணமானா. அவருக்காகப் பிரலாபித்தோர் கூட்டம் பெரிது. அவரது சடலத்தை வேப்பேரிக்குச் சொன்னார்து அக்டோபர் மீ 6-ஆம் ஒ மிகச் சிறப்பாய் அடக்கம் செய்தார்கள். அவருடைய மரண செய்தியைக்கேட்ட தரங்கை ஐயர்மார் தங்களிடமிருந்த ரொட்லர் ஐயரைச் சென்னைக்கு அனுப்பினார்கள். ஆயினும், கேரிக்கே ஐயரோடு சென்னைச் சுவிசேஷ அத்தான் சபையின் செழித்த காலம் முடிந்த தெனச் சொல்லவேண்டும்.

---

## 2. கூடலூர் மிசியோன்.

கூடலூர் மிசியோன் சென்பால்கு சிரேஷ்டர் காலத்து லேயே ஆரம்பமானதென ஒருவாறு சொல்லலாம். அவரங்கே ஜில் சமயங்களில் சுவிசேஷ பிரசங்கம் செய்ததுண்டு.

1717-ஆம் ஈஸ் கிரீண்ட்லர் ஐயர் அங்கு ஒரு Ziegenbalg, Gründler பள்ளிக்கூடத்தை ஸ்தாபித்தார். மறு

வருஷத்தில் சென்பால்கு அதை விசாரிக்கப் போனார். 1726-ஆம் ஈஸ் குல்ச்சையர் சென்னைக்குப் போகும் பொழுது கூடலூரைச் சுடித்தார். அங்கிருந்த கவர்னர் முதலிய பெரிய துறைமார் அவரைப் பட்சமாய் ஏற்றுக்கொண்டார்கள். அவர் அவ்வுரிமை மாதேவிப் பட்டணத்திலுமூன்ஸ் இந்துப் பள்ளிக்கூடங்களைப் பார்த்து, இங்குக்கூக்கு பிரசங்கம் செய்தார்.

1737-ஆம் ஞா சென்னையிலிருந்து சர்த்தோரியுள் கைஸ்தர் என்ற ஐயர்மார் கூடலூருக்கு அனுப்பப்பட்டு, தேவா காமததில் அங்கே திருப்பணி செய்யத்தொடக்கினார்கள். மறு வருஷம் சர்த்தோரியுள் இந்துபோனார். Sartorius, Geister & Kiernander. கைஸ்தர் ஐயர்க்கு (கைஸ்தர் ஐயர் 1746-ஆம் ஞா மிசியோனை விட்டுப் பிரிந்துபோனார்.)

உதவியாக ஷீயர்னேந்தர் ஐயர் 1740-ஆம் ஞா அங்கு வந்து பதினெட்டு வருஷக்காலம் அங்கே சுவிசேஷ் வேலை செய்தார். இவர் 1745-ஆம் ஞா செல்வாக்குள் ஒரு குடும்பத்தைச் சேர்ந்த ஒரு இந்த வாலிப்பனுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்த போது, அவனுடைய மூத்த சகோதரன் ஐயர்பேரில் கவர்னரிடம் பிரியாது செய்ததுமன்றி, ஐயரிடம் ஏராளமான சனங்களைத் திரட்டிக்கொண்டுவந்து, தன் சகோதரனை விட்டுவிட வேண்டுமென்று கலகம் பண்ணினான். ஷீயர்னேந்தர் அஞ்சாத நெஞ்சராய் அவர்களுக்கு முன் நின்று: நீங்கள் இத்தனை பேர் இங்கே வந்தது எனக்கு சந்தோஷம், உங்களுக்கு நான் இப்போது பிரசங்கஞ் செய்யக்கூடியதாயிருப்பதால், கவனமாய்க் கேளுங்கள் என்று சொல்லவே, சனங்கள்: அது எங்களுக்கு வேண்டாம், திருப்புள்ளியைக் (ஞானஸ்நானம் பெற்ற பையைன) கொண்டுபோக வக்தோமேயன்றி, பிரசங்கஞ் கேட்பதற்கு நாங்கள் வரவில்லை என்று சொல்லி, பலவாறுயப்பேசினார்கள். அப்பொழுது ஐயர்: அண்ணலுக்குத் தம்பி அடிமையல்ல, அவன் தனக்கிஷ்டமானபடி அண்ணைனை விட்டுப் பிரிந்து வேறிடம் போக அதிகாரமுள்ளவன். இப்பொழுது ஈசாக்கு என்ற பெயர்பெற்ற திருப்புள்ளித் தன் இஷ்டம்போல் தரங்கைக்குப் போய்விட்டான் என்பதாகத் தெரிவித்தார். அப்பொழுது அநேகர் கலைந்து போனார்கள். சிலர் கூக்குரல் பண்ணிக்கொண்டு கவர்னரிடம் போனார்கள். அவர்கள் ஐம்பம் பவிக்கவில்லை. ஈசாக்கு என்பவர் பெயர்பெற்ற உபதேசியாராய் அநேக வருஷகாலம் மிசியோனில் உண்மையாய் உழைத்தார். அக்காலத்தில் அவருடைய தமையன் அவரோடு சமாதானப் பட்டுத் தன் பிதிரார்ஜி தத்தில் பங்கு பிரித்துக் கொடுக்க விரும்பியும், அதை எடுத்துக்கொள்ளாமல் அந்த உபதேசியார் தமது பங்கையும் தமது தமையலுடைய அனுபோகத்துக்கே விட்டுவிட்டார். தமையன் மரித்தபின் அவனுறவோர் ஈசாக்கு உபதேசியார் பாகத்தை அவருக்குக் கொடாமல் அபகரித்துக் கொண்டார்கள்.



**The Rev. Ch. Fr. Schwartz, (Bachelor)**

born at Sonnenburg in 26-10-1726, ordained on  
17-9-1749, landed at Cuddalore on 30-7-1750,  
laboured at Tranquebar and Tiruchirappalli,  
settled in Tanjore in 1778 and died there  
13-2-1798.



**Dr. Graul,**

*The First Missionary to the Native Indians of Mexico (1811-1861)*

1750-ஆம் ஆண்டு ஹீயர்னூஞ்தருக்கு உதவியாக ஹித்தெமன் ஐயர் (Hüttemann) வந்தார். அது யுத்தமும் கலைமும் மிகுத் திருந்த காலம். பிரெஞ்சுக்காரர் கூடலூரை Hüttemann முற்றுகை போட்டு 1758-ஆம் வருஷம் பிடித்துக் கொண்டார்கள். அதனால் ஐயர் மாரும் சபையாரும் ஊரைவிட்டு வெளி ஊருக்குப் போக வேண்டியதாயிற்று. (ஹீயர்னூஞ்தர் பங்காளத்திற்குப் போய் அங்கே ஒரு மிசியோனை ஸ்தாபித்தார்.)

இரண்டு வருஷங்களுக்குப் பின் ஹித்தெமன் ஐயர் கூடலூருக்குத் திரும்பிவர, உண்மையும் திறமையும் உள்ள கேரிக்கே ஐயர் அவருக்கு உதவிக்காரராய் எற்பட, மறு படியும் லில காலம் அமைதியாய் வேலை நடக்கக் கூடியதாயிற்று. பிறகு பிரெஞ்சுக்காரராலும், ஹூதர் அவி, திப்பு சல்தான் முதலியவர்களாலும் உண்டான யுத்தங்கள் கலகங் களினாலும், பஞ்சம், கொள்ளினா சோயினாலும், நாடு பாழாய்ப் போயிற்று. இந்தத் துண்பகாலத்தில் ஹித்தெமன் ஐயரும் இந்து போன்று. கேரிக்கே ஐயர் அங்கே தனித்திருந்தும், ஐரோப்பியருக்கும் கதேசிகளுக்கும் வெகு உதவியாயிருந்தார். அவரும் கூடலூரிலேயே தங்கியிராமல் அநேகமாய் காகப் பட்டணத்தில் தரித்து, கூடலூருக்குப் போக்கு வரத்தாயிருந்தார். அங்கேயே குடியிருப்பாய் வந்தவர் ஹெரால்ஸ்பெர்க் (Holzberg) ஐயர். அவி 1824-ஆம் ஆண்டிற்கார்.

### 3. திருச்சினுப்பள்ளி மிசியோன்.

1757-ஆம் ஆண்டு தஞ்சாவூருக்குப் போன கோலோப்பையர் அங்கிருந்து திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போனுமென்பது மெய்யேயாயினும், திருச்சினுப்பள்ளியில் சவிசேஷத்திற்கு 1760-ஆம் வருஷம் வழி திறக்கது சோதிகாயக்கன் Sodi Naiken. என்னும் ஒரு சிப்பாயின் முயற்சியால் என்று சொல்வது நியாயம். ரோமான் மார்க்கந்தை அனூசரித்திருந்த இவர் தங்கை ஐயர்மார் பிரசுரித்திருந்த பக்கி நூல்கள் வாசித்து, சுத்த சவிசேஷத்தின் அறிவைப் பெற்றார். இவர் மூது சபையில் சேர்ந்து, உபதேசியாராகி, திருச்சினுப்பள்ளியிலிருந்த தமது பஞ்சுக்காருக்கும் புறயதன் தருக்கும் சவிசேஷத்தை அறிவிச்சுத் தொடங்கினார். பிழ்பாடு Tranguebar Mission History.

இவரோடு தேவேசன், இன்னுமிழுத்து என்ற உபதேசிமாரும் பக்தி வைராக்கியத்துடன் வேலைசெய்தார்கள். இதனால் அவ்லூரில் உண்டான நல்ல சபையைக் குறித்துக் கேள்விப் பட்ட தரங்கை குருமாரில் தாமே (Dame) என்ற ஜயரே (1761) முதல் முதல் திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போய் ஜனங்களைச் சந்தித்து, சலிசேஷம் பிரசங்கித்தவர். அவர் இச்சமயத்தில் அங்கிருந்த கர்மாணியர்களுக்குப் பிரயோசனமாக ஆராதனை நடத்தி, கர்த்தருடைய இராப்போஜனம் பரிமாறினார்.

இவருக்குப்பின், 1762-ஆம் ஞா தஞ்சாவூருக்குப் போன சவார்ச்சையரும் கிளைன் ஜயரும் திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போனார்கள். அங்கேயே வாசஞ் செய்து Schwartz மிசியோன் வேலை செய்வதனால் பெரும் பயன் விளையுமென்று கண்ட சவார்ச்சையர், கிளைன் ஐயங்காத் தரங்கைக்கு அனுப்பி விட்டு, தாம் திருச்சியில் விலைத்திருந்தார்.

கிறிஸ்தியான் பிரதரிக் சவார்ச்ச என்ற இந்த மகானுபாவர் திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போகுமுன் அவர் வாழ்க்கை சரித் திரத்தில் டந்த சில முக்கிய விசேஷங்களை நாம் அறிக் கிறுப்பது எல்லாம். அவர் புருஷியாவிலுள்ள சொன்னனபுரக் என்ற ஊரில் 1726-ஆம் ஞா அக்டோபர் மீ 26-ஆம் டையிரங்காரன் ஆகவேண்டுமென்கிற தன் விருப்பத்தைத் தன் புருஷனுக்கும் சில குருமாருக்கும் வெளியிட்டிருந்ததாக அவர் சரித்திரத்தில் வாசிக்கிறோம். அவர் ஹல்லே பட்ட ணத்தில் பேர்பெற்ற அ. ரஹு. பிராங்கே சாஸ்திரியாரின் குமாரரான தெய்வபக்தியுள்ள பிராங்கே ஜயரிடத்தில் வேத சாஸ்திரங் கற்று, முந்த அவ்லூர் வித்தியா சாலையில் உபாத்திமைத்தொழில் செய்தார். அக்காலத்தில் அங்கிருந்த பழைய ஜயராகிய சூல்ச்சையரோடு பழகவும் கொஞ்சக் தமிழ் பழக்கவும் அவருக்குச் சமயங் கிடைத்தது. இந்தியாவில் ஜயர்மார் தேவையென்று கேள்விப்பட்டபோது, அவர் தமதூருக்குப் போய், தமது பிதிரார்ஜி தத்தைத் தமது சகோதரனுக்கும் சகோதரிகளுக்கும் கொடுத்து விட்டு, தமது தகப்பஞ்சிடம் உத்தரவு பெற்றுக்கொண்டு வேறிரண்டு குருமாரோடு 1749-ஆம் ஞா ஆகஸ்டு மாதம் கோப்பஞ்சன்

கொத்துக்குப் போய், அங்கே குருப்பட்டம் பெற்றார். பிறகு இங்கிலாந்துக்குச் சென்று, வண்டன் நகரத்தில் தங்கி இங்கிலீஷ் பாவைத்தையக் கற்றுக்கொண்டு, அடுத்த ஜூனுவரி மூன்றாம் வெள்ளைப்பாருடைய கப்பலிலேறி, பெருங்காற்றினாலுண்டான அபாயங்களுக்குத் தட்பி, குன் மூ 16-ஆம் வெட்டலூர் துறைமுகத்தில் வந்து இறங்கினார். அவரையும் அவரோடு வந்த இரு போதகரையும் வீதெடுப்பராக் ஜூயர் தரங்கைக்கு அழைத்து வர்தார்.

சுவார்ச்சையர் தகங்கையில் தமிழ்ப் பாவைத்தையக் கற்று அங்கிருந்த ஜூயர்மாரோடு எந்தெநேக சம்பந்தமாய்ப் பதினெட்டு வருடங்காலம் வேலைசெய்தார். காவேரியாற்றிற்குத் தெற்கே இருந்த மிகியோன் பள்ளிக்கூடாகவெள்லாம் அவருடைய விஜாரணையில் வைக்கப்பட்டிருந்தன. அவர் பள்ளிக்கூட விஜாரணைக்காடப் போகும் பொழுதெல்லாம் புறமதஸ்தர்களுக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்து வர்தார்.

அவரோடு இத்தேசத்திற்கு வந்து அவரது சுலப்பாடியும் நன்பருயங்கிய போல்சனூன் ஜூயர் 1756-ஆம் ஞாசெப்தெம்பர் மூன்தரங்கன்பாடியினின்று நீக்கோபார் திவுக்களுக்குப் போய், அத்தீவாளரச் சிறில்தவர்களாககப் பிரயாசப் படுகையில் கொவம்பர் மூன்து இறங்குப் போனார். இதைச் சுவார்ச்சையர் கேள்விப்பட்டு, ஆரூத்துயரத்திற்குள்ளானார். ஆயினும், முங்கின வருஷம் இத்தேசத்திற்கு வந்த காடே (Dame) ஜூயரத் தெய்வ பயமுன்னாவரென்று அறிந்து, அவரைத் தமக்கு கெந்துவிண்ண சிநேகிரும் ஜீபர் தோழிரும் ஆக்கிக்கொண்டதால் ஆறுதலடைக்காரர்.

இலங்கையில் வசித்த ஸ்ரீமானியரின் வேலன்டுகோளின் பேரில் தரங்கை ஜூயர்மார் சுவார்ச்சையரை 1760-ஆம் ஞா அத்தீவுக்கு அனுப்பினார்கள். அவர் அங்கே ஏறக்குறைய ஐந்து

மாதக்காலமிருந்து, யாழ்ப்பாணம், காலி  
Schwartz visits Ceylon etc. முதலிய இடங்களுக்குச் சென்று, திருவசந்தைப் பிரசங்கித்து (400 பேருக்கு) நங்கருணை பரிமாறி வந்தார். 1761-ஆம் ஞா அவர் சென்னப்பட்டளாத்திற்குப் போய்த் திரும்பிவர்த்து, அடுத்த வருஷம் காம் மேலே சொல்லியபடி தஞ்சைக்கும் திருச்சிக்கும் போனார்.

அவர் திருச்சியைத் தமது வேலைக்கு மந்த்தபஸ்தானமாக்கி, அங்கிருந்த ஜூயோப்பிய புட்டாளாற்காருடைய ஆந்ம ரட்சிப்

புக்காக மிகவுங் சவலைப்பட்டு, மேஜர் பிரஸ்தன் முதலிய துரை மக்களின் உதவியால் ஒரு ஜெபவீடும் பள்ளிக்கூடமும் ஈட்டு வித்தார். சில மாதகாலத்திற்குள் அநேக இந்துக்களும், ரோமானித்தாரும் அவரால் சவிசேஷ சபையில் சேர்க்கப்பட்டார்கள்.

1763-ஆம் மே ஜூன் வரி மீ அவர் கருவுருக்குப் போய் இந்துக்களுக்குச் சவிசேஷம் அறிவித்து வந்தார். அவர் மார்ச்சு மாதம் தஞ்சைக்குப் போயிருக்கையில் திருச்சினுப்பள்ளி மருங்து கிடங்கு பத்திரிகைங்டது. மாண்டவர்கள் தெய்வ பயமுள்ள மூன்று ஐரோப்பியர் உள்பட 18 பேர். இது செய்தி கேள்விப்பட்டவுடனே அவர் திரும்பிவர்து, அங்கிருந்த போர்ச்சேவகருக்கும் மற்றொருக்கும் ஹக். 13, 4-5-இன் பேரில் பிரசங்கித்தார். இந்துபோனவர்களின் பிளைாகளின் ஆதரிப்புக்காக ஐரோப்பியரிடத்தில் 330 வரான் தண்டல் செய்து, ஆதரிப்புச் சாலையான்றை ஸ்தாபித்தார்.

திருச்சினுப்பள்ளியை ஆண்டுவந்த நவாபும் அவருடைய பிரதான மாநிலம் சுலார்ச்சையரோடு விசேஷித்த ஈட்புக் கொண்டாடி வந்தார்கள். அவர்களுக்கு ஐயர் கிறிஸ்துவைக் குறித்து அடிக்கழி அறிவித்து வந்தார். அக்காலத்தில் உண்டான கொடிய பஞ்சத்தில் அவர் எல்லழகனுக்குச் செய்த உபகாரம் மிகுதி, அவருக்குப் பொருளுத்துவி செய்யக்கூடிய பிரஸ்தன் முதலிய தர்ம துரைகளும் ஊரில் இல்லாதிருந்ததால் அவருக்குப் பணமுட்டு அதிகமாயிருந்தது. அவர்கள் நவாபுக்கு விரோதமாய்க் கலகம் செய்த மகமது சகப் என்பவளை அடக்க மதுரைக்குச் சேனேதனவாடங்களுடன் போயிருந்தார்கள். மதுரை முந்துணக நாள்பட இருந்தலையால் நோயாளிகள் காயப்பட்டவர்களின் தொகை அதிகமித்தது. இதன் நிமித்தம் மேற்கூறிய துரைமார் சுலார்ச்சையரை அங்கே அழைப்பித்தார்கள் (1764-ஆம் ஆணு). அவர் அங்கே சுமார் 500 பேர்கள் காயப்பட்டிருக்கக் கண்டார். நாற்றம் சகிக்கக்கூடாததாயிருக்கும், அவர் உற்சாகமாய் அவர்களுக்கு ஆறுதலும் ஏச்சரிப்புமான வசனங்களைச் சொல்லி வந்தார். குன் 27-ஆம் டி பிரஸ்தன் துரையும் காயப்பட்டு, சில வாரங்களுக்குப் பின் மரித்தார். சுலார்ச்சையர் வியாதிப்பட்டு, தேவை செய்யக் கூடாமல், ஆகஸ்டு மீ 6-ஆம் டி திருச்சிக்குத் திரும்பி, சில காலத்திற்குப்பீரின் சுகமடைந்தார். அக்டோபர் மீ மதுரை பிடிக்கப்பட்டது.

சுவார்ச்சையர் பட்டாளத்திற் செய்த வேலைக்காக வாபு இனும் கொடுத்த 600 வராகனே அவர் எடுத்துக்கொள்ளாமல், திருச்சி மிகியோஜிக்கும் ஏத்தத்தில் தீறங்குபோன போர்ச் கேவகரின் பின்னைச்சூக்காக ஸ்தாபித்த ஜூதரிப்புப் பாடசாலைக்கும் உபயோகப்படுத்தினார். சில காலத்திற்குப்பின் வாபு அப்பாடசாலைக்காக 300 வராகன் கொடுத்தார்.

பிறகு சுவார்ச்சையர் 2000 வராகன்போல் தண்டல் செய்து திருச்சினுப்பள்ளிக் கோட்டையில் ஒரு பெரிய கோயிலைக் கட்டினார். அதற்கு 1765-ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு மீ

13-ஆம் ஒ அஸ்திபாரம் போடப்பட்டு மறு

**Christ Church.** வருஷம் மே மீ முடிந்தது. பெரிதைக்

கொஸ்டே பண்டிசையில் ஜயர் அதைப் பிரதிட்டிட செய்து, அதற்கு கிறிஸ்தாலையம் எனப் பெயரிட்டார். அவர் இவ்வாலையத்தைக் குறித்து கர்மாணி யாவுக்கு எழுதின கடிதமொன்றில்: “இதில் குாயித்துக்கிழுமை 8 மணி முதல் 10 மாணிவரைக்கும் கமிழிருக்கும், 10 மணி முதல் தீங்கிலீஷ்காரருக்கும், சாயக்காலம் 4 மணி முதல் போர் த்து கிசருக்கும் ஆராதனை செய்யப்பட்டு வருகிறது. கான் இங்கிலீஷ் காரருக்குச் செய்துவருகிற ஜூதியத்திற்கு இவ்வரைக்கும் சம்பளம் பெற்றவனால்ல. ஈன் கூயாதினமாயிருக்க அபேட்சிக் கிறதினால் அவர்களிடத்தில் சம்பளம் பெற எனக்கு விருப்ப மில்லை” என்றெழுதியிருந்தார்.

கோயில் வேலை திருச்சியில் டாந்தேநி வருகிற வருஷத்தில் சுவார்ச்சையரின் விசேஷத்து இஷ்டாகிய தாமே ஜயர் தஞ்சாவூர்ச் சுபைகளைப் பார்க்க வந்து, அங்கே திடீரென்று வியாதிப்பட்டு மரித்தத்தினால், ஜயர் மிகுந்த துக்கத்திற்குள்ளானி, திருச்சினுப்பள்ளியிலிருந்து தஞ்சாவூருக்குப் போய், அடக்கந்தெய்த சமயத்தில்: நமது சிரேகிதனுகிய லாசரு ஸித்தியை யடைக்கான், அவனை எழுப்பப் போகிறேன் (யோவா. 11, 11) என்ற வாக்கியத்தின்பேரில் துக்கப் பிரசங்கம் செய்தார். விருத்தாப்பியரான வீதெபுச்சாக் ஜயர் அதை வருஷத்தில் மரித்தார்.

1767-ஆம் ஆண்டு திருச்சினுப்பள்ளிக்கு வகுதிருந்த உல்லியம் செம்பர்ஸ் துறை சுவார்ச்சையரைக் குறித்து எழுதிய பல இனிய சங்கதிகளில் அவரது புறம்பான தோற்றுத்தையும்

அன்றூடக ஸ்வீவியத்தையும் பற்றிச் சொல்லியது: “நான் அவரைப் பார்க்கையில் சாதாரண வளர்ந்தியிலும் சற்று

Opinion of செட்டையரும், குதரிய புருஷரும், பேச்சில் W. Chambers about யதார்த்தரும், மங்சலான சருண்ட மயிர் Schwartz.

உள்ளவரும், சபட்டற் றன்மை ஒழுக்கம் தயாளமுற்றவருமாய் இருந்தார். அவர் தமக்குச் சிடைத்த சொற்ப வருமானத்தைச் கொண்டு அநேக வேலைகளைச் செய்து வந்தார். அவருக்கு மாதவாரிச் சம்பளம் பத்து வராகண். இதைக்கொண்டு அவர் காலட்டேபம் செய்யும்படி, சேனுபதி யின் உத்தாவினால் பழைய வகை ராஜாவின் அரண்மனையிலே தன் கட்டில்போடவும் தான்மாத்திரம் இருங்கவும் போதுமான ஓரளவில் சங்தோஷத்தோடு வாசஞ்செய்தார். இந்தியரின் முறைப்படி பாகஞ்செய்த ஒரு பீங்கான் சாதமும் கறியும் அவருக்கு ஆசாரம். அவரதைத் திருப்தியாயுண்டார். கறுப்புக் காங்குத் துணியால் கூத்துப்பட்ட ஒரு சட்டை அவருக்கு ஒரு வருஷக்திற்குப் போதுமானதாயிருந்தது. அவர் உலக கவலைகள் யாவையும் ஆண்டவர்மேல் வைத்துவிட்டு, தமது முழுப் பிரியத்தையும் சுவிசேஷ் விர்ஸ்தியில் வைத்திருந்தார். அவர் சுவிசேஷ்த்தைப் பட்டணங்களிலும் கிராமங்களிலும், இந்துக்களுக்கும் கிறிஸ்தவர்களுக்கும் பிரசங்கித்து வருகிறார். மூன்று இந்தியக் கிறிஸ்தவர்கள் அவருக்கு உதவியாட்களாயிருக்கிறார்கள். இவர்களுக்கு அவர் சாப்பாடு போட்டு, தன் சொற்ப வருமானத்திலிருந்து அவர்களுக்குத் தேவையான யாவையும் கொடுத்து வருகிறார்” என்பதே. மேற்சொன்ன துறை அவரைப் பார்த்த அதே வருஷத்தில் சென்னைக் கவர்னர், திருச்சியிலிருந்த பட்டாளத்தில் சுவார்ச்சையர் கடத்தி வந்த தெய்வ ஊழியத்திற்காக வருஷவாரி ஆயிரம் ரூபாப் கொடுத்துவர உத்தாவளித்தார். ஐயரோ இதில் பாதியைத் தமக்காகவும் பாதியைச் சமைக்காகவும் உபயோகித்து வந்தார். அவர் தாமெடுத்துக்கொண்ட தொகையில் தமக்கு ஒரு சிறு வீட்டையும், இங்கிலீஸ் தமிழ்ப் பாட சாலைக்காக ஒரு கட்டடத்தையும் கட்டினார்.

அவர் 1768-ஆம் ஆண் தவக்கத்தில் தரங்கைக்கு வந்து அங்கே சில ஈான் தங்கியிருக்கு, மிசியோன் வேலைக்கூத்த பல காரியங்களைக் குறித்துத் தமது சோதாரர்களோடு ஆலோசனை பண்ணி, தமிழ், கர்மாணிய், போர்த்துகிள் பாகைத்தகளில் பிரசங்கம் செய்து, சங்தோஷத்தோடு திரும்பினார்.

கி. அ. வி. சங்கத்தார் திருச்சினுப்பன்னியில் தங்கள் செலவிலே ஒரு மிசியோஜை ஸ்தாபிக்க விரும்பி, கோப்பஞகு னிவிருந்த ஆலோசனைச் சங்கத்தாருக்கு S. P. C. K. எழுதி, அவர்கள் அனுமதி பெற்று, சுவார்ச்சையரை அவர் சம்மதத்தின் பேரில் தங்கள் மிசியோனீரியாக வியமித்துக் கொண்டார்கள் (1768). இம்மட்டும் டேனிஷ் மிசியோன் சங்கத்தாரிடத்தில் சம்பளம் வாங்கி வந்த சுவார்ச்சையர் இதுமுதல் கி. அ. வி. சங்கத்தாரிடத்தில் சம்பளம் வாங்குகிறவரானார். ஆகியும், அவர் தமது மரண நாள் மட்டும் டேனிஷ் மிசியோன் ஜயர்மாரோடு கவிசேஷ் ஹுத்தரன் சபையின் ஐக்கியத்திலும், இநேக சம்பங்கத்திலும் விலைத்திருந்தார். அவர் அடிக்கடி தஞ்சாவூருக்கும் மற்றிடங்களுக்கும் போய், சபைகளை விழாரித்துச் சுவிசேஷத் தைப் பிரசங்கித்து வந்தார்.

ஹூரதர் அவி இங்கிலீஸ்காரரோடு 1769-ஆம் மூன்று மாதக்காலம் திருச்சினுப்பன்னிட்கு அருகில் போர்புரிச்தான். அப்போரில் காயப்பட்ட இங்கிலீஸ் போர்ச் சேவகருக்குச் சுவார்ச்சையர் சுவிசேஷத்தைக் கொண்டு ஆறுதல் சொல்லி வந்தார்.

1770-ஆம் மூன்று அவர் பிரயாஸ்சயால் அநேக இந்துக்கள் ஞானஸ்நானம் பெற்று, அநேக ரோமானித்தார் நமது சபையில் சேர்க்கார்கள். அப்பொழுது ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்களில் வாலிப்பன்டாரவீரராகுவன் விசேஷித்து

*The conversion of a Pandaram.* தவன். அவன் ஒருநாள் சுவார்ச்சையரைக் காவேரி ஆற்கோரத்தில் கண்டு: நான் ஏழு வருடச்சாலமாய் ஸ்தல யாத்திரை, தீர்த்த யாத்திரை செய்து, பேர்ப்போன கோயிலுகளைத் தரிசித்து, கீர்த்தி பெற்ற நதிகளில் மூழ்கியும், என் ஆத்துமதத்திற்கு யாதொரு ஆறுதலுங்கிடைக்க வில்லை. இந்துக்களின் பூஜை விதிகளைப்பற்றி எனக்குச் சக்தேக மெழும்புகிறது. ரோமான் மார்க்கத்தான் ஒருவன் எனக்குப் பித்தனைச் சிலுவை யொன்றைக்கொடுத்தான். அதை நான் போகுமிடங்களிலெல்லாம் கொண்டு போய் வணங்கிவந்தேன். நான் இன்றைக்கு ஆற்கோரத்தினின்று கோங்கத்திலுள்ள கோயிலைப் பார்த்தபோது: அதெல்லாமென்ன, அவைகளினு வென்ன பிரயோசனமென்றென்னிக் கொண்டிருக்குங்கால் உமது உபதேசியார் என்னைக் கண்டு எனக்குக் கிறிஸ்துமார்க்கத்தைக் குறித்துச் சொன்னார். உமது உபதேசஞ்சு செய்யும்

நன்மை இங்கெதன்பகுதி ஈன் இப்போது பார்க்க வேண்டியது. ஈராச் சிஃ்சாமதத்தில் பார்த்தசதிலும் விசேஷத்துறைகளைக் கிறிஸ்து மார்க்கூர்த்தில் பார்த்தால் ஈன் உடனே கிறிஸ்து மத அஸுசாரியாவேன் என்றான். அவன் ஜயராணச்சுக் கொன்ன யோசனையைக் கேட்டு, ஒவ்வொரு ஈானும் குான உபதேசம் படித்தவர்களோடு சேர்ந்து, அவர்களுக்குச் சொல்லப்பட்ட புத்தியத்தினைக் கவனித்து வர்தான். குடைசியில் பள்டார உடைசீரயும் குத்திராட்ச தாவடத்தையும் கீக்கி விட்டு, அதிக ஜாக்கிரஹதயோடு படித்து ஜயராணத்துறை வேலைக்காரர்களோடு செய்யும் காலை மாலை ஜெபங்களுக்குக் கிரமமாய்வத்துக்கொண்டிருந்தான். ஒரு இங்கிலீஸ் துரை அவனைக் குறித்து சுவார்ச்சையருக்கு: அவன் நடுச் சாமத்திலெழுங்கு ஜெபம் செய்ததை ஈன் சில தருண ஏங்கிற சேட்டேணன்று சொன்னார். அவன் குானஸ்வானத்தில் குானப்பிரகாசம் என்னும் பெயர் பெற்று, சுவார்ச்சையரால் உபதேசியாராக்கி பட்டு, தன் மரணபரியங்கும் அவருக்குப் பிரியமாயிருந்து, சில வருஷங்களுக்குப் பின் மரித்தான்.

1771-ஆம் வருடம் கூடலூர் கேரிச்சே ஜயரும், தரங்கை கோலோப்பையரும் சுவார்ச்சையரைப் பார்ப்பதற்குத் திருச்சி ரூப்பன்ஸிச்குப் போய், அவருடைய உழைப்பையும் பிரயாசைகளையுங் கண்டு, மிக்க எழுப்புதல் அடைந்தார்கள்.

1772-ஆம் ஆண் திருச்சினைப்பள்ளியில் மருந்துக் கிடங்கு பற்றிக்கொண்டதால் ஐரோப்பியரும் சுடேக்களுமான அநேகர் உயிர்ச்சேதமைட்டார்கள், அநேகர் காயப்பட்டார்கள். வேடமருந்துடன் துப்பாக்கித் தோட்டாக்களும் குண்டுகளும் ஆகாசத்திலெழும்பி, ஆலங்கட்டிபோக் விழுந்தன. ஜயர்வீட்டின் ஜன்னஸ்களும் உடைபட்டு அநேக குண்டுகள் ஜயரின் அறையில் அவர்குகே விழுந்தும், சுர்த்தருடைய கிருபயால் அவர் சேதயின்றித் தற்காக்கப்பட்டார்.

அந்த வருஷம் சுவார்ச்சையரின் பிரயாசையால் குானஸ்வானம் பெற்றவர்களில் ஈாம் கவனிக்கத்தக்க மூன்று முக்கிய பேர்கள் உண்டு: ஒருவர் பெயர் சுத்தியாதன். இந்துவா

Sattianadan  
& other Converts.

யிருக்கையில் இவருக்கு கற்பம் என்கிற பெயர் இருந்தது. இவர் தகப்பனார் பெயர் அம்மையப்ப பிள்ளை. தகப்பன் இறந்து போகவே, மைத்தனர் சிதம்பரம் பிள்ளை இவ்வார வளர்த்தார். பாலிய வயதில் இவர் திருச்சியில் பலமுறையும் உபதேசியார்

செய்த பிரசங்கங்களைக் கேட்டு, இரட்சிப்பின்மேல் ஆசை கொண்டார். சவார்ச்சையறை அவர் ஒருமுறை கண்டு, பயர்து விலகிப்போனார். ஜயரோ : மகனே, பயப்படாதே, சான் சீதன் தேசத்தில் பிறக்கத்தினால் என் சரீரம் வெள்ளையாயிருக்கிறது. நாம் ஒரே மங்கையின் ஆடிகள்; மங்கையில் கறுப்பாடுகளும் உண்டு, வெள்ளையாடுகளும் உண்டு; நாம் கல்ல மேய்ப்பளின் விசாரிப்புக்குள்ளிருக்கு பிழைக்கிறோம் என்று தொடக்கி, தெய்வ பாரமரிப்பைச் சுறிந்துப் பேசினார். இப்படி இத்த வாலிபர் ஜயராஜும், உபதேசியாராஜும் சத்தியத்தைத் தீர் அறிந்துகொண்டு, உத்தமபாளையம் என்ற தமதாருக்குப்போய், தமது தாயாரையும் கூட்டி வர்தார். சிறில்லுதுமார்க்க உபதேசங்களைக் கூற்று, இருவரும் நூன்னானம் பெற்றுர்கள். அது அம்மானுக்குச் சாந்தாய் என்கிற பெயர் கொடுக்கப்பட்டது. பிறகு சத்தியாதன் சவார்ச்சையருக்கு உடன்தெடுப்பின்னாயும் யிசியோனுக்கு சிகிலும் பிஸயோசனமான உபதேசியாரும், கடைசியாகச் சிறித போதகருமாகி, திருவெல்வேலி ஜில்லா விலும் மற்றும் இடங்களிலும் வெகுவாய் உழைத்து, அகேக் ஆத்துமாங்களைக் கர்த்தருடைய மங்கையிற் சேந்தார்.— மந்திரரூபர் பெயர் அபிஷேகாதன். வாலிபரான இவர் சமயபுரவென்ற இடத்தில் சவார்ச்சையர் பிரசங்கத்தைக் கேட்டதால், சிறில்லுதுமார்க்கத்திற் சேர விரும்பி, திருச்சினுப்பள்ளிக்கு வர்த்து, சிலநாள் ஜயரோடுருக்கு உபதேசங்களைக்கூற்று வருகையில், மருக்குக்கிடங்கில் அக்கிணி பற்றிக்கொண்டது. இதனால் சவர் இடிக்கு அத்த வாலிபன்மேல் விழுந்து மூடிப் போட்டதுமன்றி இரண்டு பினாங்கள் அத்த ஆள்மேல் விழுக்கு கிடங்கன. மறுஙாள் அவர் உடலைக் கண்டெடுத்து வைத்திய சாலைக்குக் கொண்டுபோனார்கள். வைத்தியர் : அவன் இந்துபோவதுநக்கயம் என்று கூறினார். ஆகிலும், நாலுமாதக் காலத்தில் அவர் கூப்பட்டு : மேற்கூறிய விபத்து, சான் ஜயருக்குக் கொரியால் திருச்சினுப்பள்ளியை விட்டுத் தன் ஊருக்குப் போகவேண்டுமென்றிருக்கையில் நடந்ததென்றும், அது தன் பாவத்திற்காக வர்த்த தன்டனையென்றும் அறிக்கையிட்டு, தெய்வ கிருபையைப் புகழர்த்து நூன்னானம் பெற்றார். இவரும் உபதேசியாராகி கல்ல வேலைசெய்தார்.—நாம் இந்தே சொல்ல விரும்பிய மூன்றும் ஆள் இராயப்பன் என்ற ஒரு வயோதிகர். நாறு வயதுள்ளவராயிருக்க இந்த மனுவர்கள் நூன்னானம் பெற விரும்பி, ஆயத்துப் போதனைகளைக்

சரியாய்க் கற்று, அனலாய் ஜெபித்து வக்தார். அவர் சில தினங்களுக்குப்பின் வியாதிப்பட்டபோது: ஈன் இயேசு நாதரை வீசவாசிக்கிறபடியால் ஞானஸ்நானம் பெறுமல் சாக எனக்குப் பிரியமில்லையென்று தெரிவித்து, அதைப் பெற்றுக் கொண்டார். அவர் சாகச் சமீபமாயிருக்கிறபோது ஐயரைப் பார்த்து: ஐயரே, ஈன் இப்போது பரதீசுக்குப் போகிறேன், 90 வயதுள்ள என் பெண்சாதியும் அங்கே வந்து சேரும்படி பிரயாசப்படுகின்றன என்று சொல்லி, உடனே இந்து போன்று. அவரை வெகு சிறப்பாய் அடக்கம் பண்ணினார்கள். அவர் விரும்பியபடி அவர் மனைவியும் கிறிஸ்தவாகி, பக்தியுள்ளவளாய் விளங்கி, சுவார்ச்சையரிடத்தில் நல்ல பெயர் வாங்கினார்.

1777-ஆம் வருஷத் துவக்கத்தில் தாங்கன்பாடிக்கு வந்த போலே ஐயர் அவ்வருஷ முடிவில் திருச்சினுப்பள்ளிக்கு அனுப்பப்பட்டு, அங்கே நாற்பது வருஷங்காலம் பயனுற வேலை செய்தார். அதைத் 1778-ஆம் ஈஸ் சுவார்ச்

Pohle. சையர் பாஜோயங்கோட்டைக்குப் போய்,

அங்கே மிசியோனை ஸ்தாபித்து, திரும்பியபின் போலே ஐயருக்குத் திருச்சினுப்பள்ளிச் சபைகூட ஒப்புவித்து விட்டுத் தஞ்சாவூருக்கு வந்து குடியேறினார்.

#### 4. தஞ்சாவூர் மிசியோன்.

தஞ்சாவூரில் சுவிசேஷி ஓளி வீசுவதற்கு விசேஷித்த துணைக் கருவியாய் விளங்கினாது, இராயல் காயக்கன் என்ற உபடேசியாரே. இவர் தஞ்சாவூர் அரசைசேர் கேவித்த ஓர்

சேர்வைக்காரர். ரோமான் சபையில் பிறந்து Rayanaiken.

வளர்ந்து, அர்ச்சிய சிங்டர்க்கன் சரித்திரங்களை அதிகமாகவும் வெத சரித்திரங்களைக் கொஞ்சமாகவும் வாசித்திருந்த இந்த மனுஷன் பழைய புதிய ஏற்பாடுகளில் அடங்கிய பரிசுத்த சரித்திரங்களை வாசித்ததறிய மிகவும் ஆகசயாயிருக்கார். இப்படியிருக்கையில் அவர் அரசனின் வேலையாகத் தஞ்சாவூரிலிருந்து 1725-ஆம் ஈஸ் மாதேவிப் பட்டனைத்திற்குப் போயிருக்கிறோது, அங்கே சத்தியானங்தனைஞ்ஜூம் ஒரு ரோமான் பிச்சைக்காரர்ஸ்டம் நான்கு சுவிசேஷங்களும் அப்போஸ்தலருடைய நடபடிகளும் அடங்கிய

(தரங்கன்பாடு) புத்தகங்களைச் கண்டு, பிச்சைச்காரனுக்கு அநேக நாள் சாப்பாடு போட்டு, ஒரு தலைப்பாக்கயையும் இனுமாகக் கொடுத்து, அந்தப் புத்தகத்தை இரவலாக வாங்கி ஆலூய்ப் படித்தார். முதல் துவக்கி ஹாக்கா சுவிசேஷத்தின் பாதிமட்டும் ஓலையில் பிரதியும் பண்ணினார். வாசித்த வசனம் அவர் விசவாசத்திற்கு எண்ணெய் போலாகி, அதை ஆகிஸ மதிகமாய்ப் பிராசிஸ்கச் செய்தது. 1726-ஆம் ஞா அவர் தரங்கைக்குச் சமீபமான திருக்கூட்டியூருக்கு வந்தபோது ஒரு பிச்சைக்காரனிடம் தரங்கையில் பிரசரமான ஒரு ஏருபத்தைக் கண்டு, அதுவும் வேறு பல புத்தகங்களும் தரங்கை குருமாரில் ஒருவரால் கொடுக்கப்பட்டதென அறிந்து, அவற்றையும் அதிகப் பிரியமாய் வாசித்து, பிறகு தன் சடோதரரோடு தரங்கன்பாடுக்குப் போய் ஜயர்மாரைச் சுட்டித்தா, சுத்த சுவிசேஷ போதகங்களைக் கேட்டறிந்தார். ஆறுமாதக் காலம் ஆராய்ச்சி செய்து, தஞ்சாவூருக்குத் திரும்பிப்போய், விசவாசத்தில் பலப்பட்டு, ரோமான் மார்க்கக் குருட்டாட்டத்தை ஒழித்து, 1728-ஆம் ஞா தரங்கன்பாடுக்குத் திரும்பி வந்து, சுவிசேஷ துத்தரன் சபையில் சேர்த்தார். இவரது உண்மையையும் சுறுசுறுப்பையும் கண்ட ஜயர்மார் 1729-ஆம் ஞா இவருக்கு உபதேசியார் ஊழியங்கொடுத்தார்கள். அவருடைய கேட்டுக் கொள்ளுதலுக்கிணங்கியே வால்டரையர் திருச்சபைச் சரித்திரமென்ற சிற்றத நூலை எழுதினார். இராயல் நாயக்கன் உபதேசியார் 40 வருஷங்காலம் கர்த்தருக்கு உண்மையாய் ஊழியஞ்செய்து, தனுசை முதலிய அநேக இடங்களில் இரட்சணிய மூர்த்தி நாமத்தைப் பிரஸ்தாபித்து, 1771-ஆம் ஞா கர்த்தராகிய இயேசுவே, என் ஆவிஸப ஏற்றுக்கொள்ளுமென்று ஸ்தேவானைப்போல ஜூபித்து மரித்தார்.

இந்த இராயல் நாயக்கன் உபதேசியாராலும் சுத்தியாத உபதேசியாராலும் சில ஆண்டுகளில் அநேகர் கிறிஸ்தவர் களாவதற்குக் கர்த்தர் கிருபை செய்தார். இதைக் கேள்விப் பட்டவர்களும் கண்ணாற் கண்டவர்களுமான ரோமானித்தார் இராயல் நாயக்கருக்கும் அவரைச் சேர்ந்தவர்களுக்கும் காட்டிய பணக்காட்டியும் விரோதமும் கொஞ்சமல்ல. ஏலாகுறிச்சியிலிருந்த வீரமாழுளிவரும் ஜனங்களை மூட்டிவிட்டுச் செய்த கொடுமைகள் அநேகம். மேந்கறின உபதேசியாரோ கர்த்தருடைய பலத்தால் துன்பங்களைச் சாந்தத்தோடு சுத்தியை, தங்களைப் பணக்காட்டவர்களில் அநேகரையும் சபையிற் சேர்க்கக்

கூடியவர்களானார்சன். அவர்கள் வேலைகளைக் கர்த்தர் ஆசீர் வதிந்ததால் 1731-ஆம் ஞா இருந்த வெளிச்சபையார் தொகை 414: தஞ்சாவூர் வட்டத்தில் .99, மாதேவிப்பட்டண வட்டத்தில் 116, மாழூர வட்டத்தில் 177 மறவர் காட்டில் 22. (1730-ஆம் ஞா இராமகாதபுரம் சேநுபதியாகிய காத்ததேவன் ஐயர்மாரைக் கேட்டுக்கொண்டதினால் தியோகு உபதேசியார் மறவர் காட்டுக்குப்போம், கவிசேஷம் பிரசங்கித்தார்)

ஐரோப்பிய குருமாரில் முதல் முதல் தஞ்சை அரசனின் பேட்டி பெற்றவர் பிரசீர் ஐயர். இவரை துளாப்சிங் அரசர் ஆரோண் உபதேசியார் மூலமாய் அழைப்பித்தபோது அந்த ஐயர் 1728-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மீணவத்

**Pressier.** தீஸ்வரன் கோயிலில் அரசனைச் சுந்தித்து, தம்மைப் பட்சமாயேற்றுக்கொண்ட அவருக்கும்

அவருடைய பெரிய மனுஷருக்கும் கவிசீசுடி செய்தியைத் தெரிவித்தார். அப்படியே அரசன் அவரைத் தமது மகன் கவியாணத்திற்கு அழைத்தபோதும் செய்தார். ஆகிலும், தெருக்களில் அவர் பிரசங்கித்தபோது, அநேக ஜனங்கள், முக்கியமாய் முகமதியர் அவரைத் தடுத்தார்கள். இராஜா அவரை மிக வருத்தத்தோடு முசமதியர் கைக்குத் தப்புவித்து, தமது சுய வாகனத்தில் அவரை அனுப்புவித்தார்.

**பிரசீர் ஐயர்** தஞ்சாவூருக்குப் போய் வந்தபின் 25 வருட காலம் ஒரு ஐரோப்பிய மிசியோனியாவது அவ்ணுருக்குப் போகக்கூடாதிருந்தது. 1753-ஆம் ஞா தரங்கை தென்மார்க்குத் துரைத்தனத்தாரால் அனுப்பப்பட்டுத் தஞ்சைக்குப் போன (Captain Sivers என்றி) ஒரு துரையோடு வீதெபுரோச் ஐயர் துபாஷியாகப் போய், இராசாவைக் கண்டு, அவரிடம் மிசியோன் காரியங்களைக் குறித்துப் பேசினார். பின் வருஷங்களில் தஞ்சாவூரில் வசித்த கர்மாணியராகிய பெர்க் (Berg) துரைமூலமாய் தரங்கை ஐயர்மார் தஞ்சாவூருக்கும், இராஜ அரண்மனைக்கும் தாராளமாய்ஸ் செல்லச்

**Wideorock.** கூடியதாயிற்று. அத்துரையின் மைனவியும்

தரங்கன்பாடிப் பெண்ணுயிருந்ததால் பரி சுத்த இராப்போசனம் வாங்கத் தரங்கன்பாடிக்குப் போக்கு வரத்தாயிருந்ததுமன்றி, அவ்விருவர் பொருட்டு ஐயர்யார் பலமுறையும் தஞ்சாவூருக்குப் போய்வர நேரிட்டது. இந்தப் போக்குவரத்தால் அந்தச் சமஸ்தானத்து காட்டிச் சபைகளுக்கு

மிகுந்த ஆசீர்வாதமுண்டாயிற்று. ஆயினும், 1756-ஆம் ஈந்தஞ்சாவூர் இராஜாவுக்கும் தரங்கை தென்மார்க்குத் துறைத் தனத்தோருக்கும் யுத்தமுண்டானதால், ஐயர்மார் போக்குவரத்துத் தடைபட்டது. தரங்கைக்குச் சமீபமாய்ப் பாளையம் போட்ட இராசாவின் சேவகரால் ஏழைக் கிறிஸ்தவர்களுக்கு மிகுந்த நஷ்டமுண்டானதுமன்றி, பிறைபாற்றுக் கொளி வுக்கும் சேதமுண்டாயிற்று. போர் முடிக்கபின் 1757-ஆம் ஈந்கோலோப் ஐயரும், 1761-ஆம் ஈந்தாமே (Dame) ஐயரும் தஞ்சாவூருக்கும் திருச்சினுப்பள்ளிக்கும் போய் வர்தார்கள்.

இப்படியிருந்தும், சுவார்ச்சையரே முதல் முதல் தஞ்சையில் வசித்துச் சபைகளை ஒழுங்காக்கவும், பெருச்ப் பண்ணவும் அவசியமான வேலைகளையெல்லாம் செய்தபடியால் அவரையே தஞ்சைச் சபையின் ஆசி குரு Schwartz, என்னலாம். திருச்சினுப்பள்ளி மிசோயோனை ஸ்தாபித்தவரும் அவரேயென்று பார்த்தோம். 1762-ஆம் ஈந் அவரும் கிளான் ஐயரும் கால் கடையாகப் பயணங்கு செய்து, வழி செடுக இந்துக்களுக்குப் பிரசங்கித்துக் கொண்டும், கிறிஸ்தவர்களுக்குப் புத்திரதி சொல்லிக்கொண்டும் தஞ்சாவூருக்குப் போனார்கள். அங்கே மேற்கூறிய பெர்க் துறை கட்டியிருந்த ஜெபவீட்டில் கிறிஸ்தவர்களைச் சேர்த்து, அவர்கள் விசுவாசத்தை உறுதிப்படுத்தி அர்கள். பிறகு கிளான் ஐயர் தரங்கைக்குத் திரும்பிவிடவே சுவார்ச்சையர் திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போய், (திருச்சிமிசோயோனைப்பற்றிய அத்தியாயம் பார்க்க.) அதைத் தமக்கு வாசல்தலமாகத் தெரிக்குத்தொண்டி, அங்கிருந்து பல இடங்களுக்கும் சென்று மிசோயோன் வேலையை டட்டுகிறார்.

அவர் திருச்சியிலிருக்கையில் பலமுறையும் தஞ்சாவூருக்கு வக்கு கிறிஸ்தவர்களைச் சுந்தித்துப் போனதுண்டு. அவர் 1769-ஆம் ஈந் தஞ்சைக்குப் போயிருந்தபோது துளசி மகா ராஜாவைச் சுந்தித்து, மார்க்க விடபங் Schwartz & the Rajah. களைக் குறித்து அவரோடு சம்பாஷித்து, ராஜா கேட்ட பல கேள்விகளுக்கும் விடை பகர்க்கார். அவருக்குப் பலகார பட்சணம் கொடுத்தபோது, அவர் ஜெபஞ் செய்து சாப்பிட்டார். கிறிஸ்தவர்கள் பாடுகிற ஒரு பாட்டைப் பாடும்படி ராஜா கேட்க, யீர்:

“என் சேஞ்சை சவாமி உமக்கே” என்று துவர்கும் ஞானப் பாட்டைப் பாட்டனர். 1772-ஆம் ஆண்டு இராஜா அவர்கள் அழைப்பித்து, அவரோடு கெட்டுக்கொம் சம்பாஷ்டித்தார். பிறகு மேற்குறித்த பேர்க் குறை மகஞக்கும் ஒரு ஐரோப்பிய அவர்களும் இராஜ சமூகத்தில் சுவார்ச்சையரால் விவாகம் நிறைவேற்றப்பட்டது. அதுமுதல் ஐயர் இராஜாவைக் கண்டு பேச அதிக சமயம் அனுருத்துக் கிடைத்தது. தஞ்சாவூர் ராஜா பகுதி கட்டத் தவறினபடியால் 1773-ஆம் ஆண்டு ஆட்காட்டு வொடு தஞ்சாவூரைப் பிடித்து, அரண்மனைப் போக்கிடுங்களை எடுத்துக்கொண்டான். அத்தருணத்தில் தஞ்சாவூரில் கட்டி யிருந்த ஜெப ஓடும் இடிக்கப்பட்டது. சுவார்ச்சையர் சுவாபைக் கொஞ்ச ஸிலங் கேட்டும் அவன் கொடுக்கவில்லை. சண்டையும் பஞ்சமும் எழை ஜனங்களை வருத்தினபடியால், தயாள் புருஷங்களிய சுவார்ச்சையரிடம் அநேகர் வந்து சேர்க்கு ஞானஸ்ராணம் பெற்றார்கள். அவர்கள் வழிந்துப் பசியால் வந்தாலும், சுவார்ச்சையர் முந்தி அவர்களைப் போதித்து, பின்பு சுபையில் சேர்த்துக்கொண்டார். சில காலங்குறுப்பின் தஞ்சாவூர் சமஸ்தானம் சுவாபை வசத்தினின்று விடுதலையாகி, துளசி மகா ராஜாவுக்குக் கொடுக்கப்பட்டது. இச் சமயத்தில் இராஜா சென்னை சுவர்ணருத்து எழுதியிருந்த வந்தனப் பந்திரத்தை சுவார்ச்சையர் இடிகிள்ளதில் மொழி பெயர்த்தார். அதில் “ராமசுவாமி கடாடசத்தினால்” தனக்கு அலூகூலங்கிடைத்ததென்று எழுதியிருந்ததை ஐயர் வாசித்து, விசனமுற்று: இது என்ன, தனக்குத்தானேன ஒத்தாலை செய்து கொள்ளக் கூடாத ராமன் உங்களுக்கு உதவி செய்திருக்கக் கூடுமா என்று சொல்ல, அரசர்: மொய்யான கடவுன் இனாநச் செய்தார் என எழுதுங்கள் என்றார். ஆழ்வும், சமஸ்தான டீட்புக்காக இந்துக் கோயில்களில் உந்சவங்கள் நடத்தப்பட்டன. என்றாலும், சுவார்ச்சையர் சிலுவையிலைற யுண்ட திறிஸ்தவவைக் குறித்து அடிக்கடி ராஜாவுக்குக் கொல்லி வந்ததால் அவர் மனத்தில் அசைவுண்டாயிற் தெரன்து என்ன எதுவுண்டு. ஐயர் சில வருஷங்களுக்கு முன் தயிழில் இபற்றியிருந்த “விக்கிரகப் பத்திக்காரனுக்கும் திறிஸ்தவனுக்கும் நடந்த சம்பாஷனை” என்ற நாளை மகா ராஷ்டிர பாஷாத்தியில் மொழிபெயர்த்துக் கொடுக்கும்படி அரசன் அவர்கள் சேட்டுக்கொண்டார். கேட்டுக்கொண்டபடி செய்ததில் விளைக்க பயன் வெளியாகவிட்டேன்.

1777-ஆம் வருஷக் கடைசியில் போலே ஐயர் சவார்ச்சை யருக்கு உதவியாகத் திருச்சிக்கு மாற்றப்பட்டார். அதை வருஷம் (1778) அந்தப் புதிய ஐயர் தமிழ்ப்  
 Sch. removed to  
 Tanjore. பாகையைக் கற்றுக் கொண்டாரென்று கண்டபின் சவார்ச்சையர் திருச்சினைப் பள்ளிச் சபையை அவரிடம் ஒப்புவித்துத் தஞ்சாவூருக்கு வந்து, அதைத் தமக்கு வாசஸ்தலமாக்கினார்.

அவர் காலை மாலை ஜூபத்தில் வேதாகம விஸ்தரிப்பு செய்து, கிறிஸ்தவர்களுக்கும் புறமதல்தருக்கும் புத்திப் பிரசங்கம் செய்வது வழக்கம். இதனால் கிறிஸ்தவர்கள் விசுவாசத்தில் அதிகரிக்கவும், அநேக இந்துக்கள் சத்தியத்தின் அறிவுக்கு வந்து, ஞானஸ்காணம் பெறவும் இடமுண்டாயிற்று. அநேகர் விக்கிரகாராதனை பாவமென்பதை அறிந்து அறிக்கையிட்டும், ஜாதி ஜனங்களுக்குப் பயந்து, திருச்சபையில் சேரா திருக்தார்கள்.

சவார்ச்சையர் முகமதியர்களுக்கும் இந்துக்களுக்கும் பிரசங்கம் செய்த சமயங்களில் அவர்கள் கேட்ட கேள்விகளுக்குத் திட்டமும் தெளிவுமாக உத்தரவு சொன்னார். ஒரு சமயத்தில் ஒரு முகமதியர் : உம்முடைய ஜாதியென்னவென்று அவரைக் கேட்க, அவர் : உன்னைப்போல் ஈரனும் ஒரு பாலி, ஆசையால் டி ஜாதியைப் பற்றிக் கேள்வி கேட்பதைப் பார்க்கிலும், நாம் பாவ விமோசனமடையும் வழியைக் குறித்து விஜாரிப்பது அதிக உத்தமம் என்றார். அவர் திருச்சியிலிருந்து தஞ்சாவூருக்குப் போகையில் ஒருசாள், பிராமண மெருவன், அவர் என்ன வேலையாய்ப் போகிறார் என்று விசாரிக்க, அவர் : கிறிஸ்தவர்களுக்குப் புத்தி சொல்லப் போகிறேன் என்றார்; அதற்கவன் : அவர்களுக்கு அது ஏற்கனவே தெரியாதா என்று விடுவ, அவர் : நட்ட மரத்திற்குத் திரும்பத் திரும்பத் தண்ணீர் வார்க்க வேண்டியதென்ன என்றார். அரண்மனையில் அவரோடு பேசிக் கொண்டிருந்த ஒரு பிராமணன் : ஒரு இழிலுலத்தானை தொடுவது தீட்டென்று சினைக்கிறீரா என்று கேட்டான். அவர் : சிச்சயமாகவே தீட்டுத்தானென்றார். அவனே : யார் இழிலுலத்தான் என்றுகேட்க, அவர் : திருடன், பொய்யன், அவதூறு பேசுகிறவன், குடியன், விபசாரக்காரன், மம்மை யுள்ளவன், இவனைல்லாம் இழிலுலத்தான் என்றார்.

ஜயையோ, அப்படியானால் நாங்களேவால்லாரும் இழிகுலத்தார் தான் என்று சொல்லிக்கொண்டு பிராமணன் போய் விட்டான்.

1779-ஆம் நூல் சுவார்ச்சையர் தஞ்சாவூர்க்கோட்டையிலே இங்கிலீஷ் போர்ச் சேவகருக்காக ஒரு தெய்வாலையங் கட்டத் தொடங்கி, அதற்குப் பொருளுதலீ செய்யும்படி சென்னை கவர்னர் துரையைக் கேட்டுக்கொண்டார். கவர்னர் இதற்கு அனுகூலமாகத் தஞ்சை வரசியாகிய ஒரு துறைக்கு எழுதினா கடிதத்தில் சுவார்ச்சையரைத் துரிதமாய்ப் பட்டணத்திற்கு அனுப்புவிக்கக் கோரினார். கோரிக்கைப்படி ஜூபர் சென்னைக்குப் போனபொழுது, கவர்னர் அவரை கோக்கி; வைஹர் அவி எங்களோடு போர்புரிய ஏத்தனிப்பதைச் சூறித்து விசனப் படுகிறோம்; நீர் இந்துஸ்தானி பாளையைச் செம்மையாய் அறிக்கிருப்பதால் வைஹர் அவியோடு கேரே சம்பாவிக்கக் கூடியவரும், பண ஆசையற்றவரும், கூவிக்கு வேலை செய்யாத வருாயிருப்பதை முன்னிட்டு உம்மை மைகுருக்கு அவனிடம் அனுப்பப் பிரியப்படுகிறேன் என்றார். ஜயர் சில நாள் தவணை கேட்டு, சமக்குப் போர்க்கத் தூண்த்தை அருளும்படி கர்த்தானா ஸோக்கி ஜெப்த்து, தமது பிரயாணத்தால் மிருத்தியான உயிர்ச் சேதம் விலக்கப்படவும் அடேக புறமதஸ்தருக்குச் சுவிசேஷம் பிரசங்கிப்பதற்கு சமயங் கிடைக்கவும் கூடுமென்றறிந்து, மைகுருக்குப் போக உடன்பட்டார். அவர் முந்தத் தஞ்சாவூருக்குப் போய் சபையைக் குறித்துச் செய்யவேண்டிய ஒழுங்குகளைச் செய்தபின் சத்தியநாத

Sch. & Hyder Ali. உபதேசியாரைக் கூட்டிக்கொண்டு சீரங்க பட்டணத்திற்குப் போய், வைஹர் அவியிடம் சமாதானப் பத்திரம் பெற்றுக்கொண்டு கூரும்பினார். அவர் னாதுபோயிருங்க காலத்திலும் இடத்திலும் கிறிஸ்துவைக் குறித்து வெளியரங்கமாய்ப் பிரசங்கிக்கப் பயர்தல்லிலை. வைஹர் மகஞாகிய திப்பு சல்தான் நன் குருமார்கள் ஹீர்வான்களின் முன்னிலையில் சுவார்ச்சையரை வரவழைத்து: எங்கள் முகமது கபி பெரியவரோ, உங்கள் ஈசா நபி பெரியவர்கா என்று கேட்க, அவர் பதந்தமாய் இன்னர் பெரியவரென்று சொல்லாமல், இருவருடைய சரித்திரத்தையும் யாவரும் ஒத்துக்கொள்ளத் தக்க விதமாக விபரமாய்ச் சொல்லிக்காட்டி, இவ்விருவரில் இன்னர் பெரியவர் என்று விவேகிகளாகிய நீங்கே என்தானித்து அறிக்கு கொள்ளுங்கள் என்றார். எல்லாரும்

அவருடைய சாமர்த்தியத்தையும் விவேகத்தையும் புச்சுத் துக்காண்டார்கள், ஷஹுதர் அவரோடு பட்சமாய்ச் சம்பாவித்து, கடைசியாகத் தன்னேனுடு பெர்சிய பாவையில் பேசக் கேட்டுக் பிசாண்டான். ஐயர் அவனிட்டப்படி செய்து: கான், சங்களிடம் தாது வர்த்தனை இருத்த தேசத்திற்கும், அதன் குழக்ஞக்ஞம் கேஷமகரம் உண்டாவதாக என்று சொன்னார். ஷஹுதர் அவரை இதற்காகப் புச்சுத் து, அவருக்குப் பிரயாணச் செலவுங் கொடுத்தனுப்பினான். இத்தெராவூரையக் கொண்டு ஐயர் பிரத்சாலத்தில் தஞ்சாவூரிலே தர்மப் பன்னிச்சட்டமோன்றைக் கட்டினார். அப்படியே இங்கிலீஷ் சம்பவனியார் கொடுத்த தையும் நாம் வரங்கிக்கொள்ளாமல், அதைத் திருச்சினுப்பள்ளி யிலிருந்த போலே ஐயருக்குக் கொடுக்கும்படி கேட்டுக் கொண்டார். அவர் விருப்பத்திற்கிணைச்சுத், போலே ஐயருக்கு வருநார்க்கரம் 300 வராகன் கொடுத்து வர்தார்கள். கோவும், தஞ்சாவூரிலிருந்த இங்கிலீஷ் பட்டாளத்தாருக்குக் குருவாயிருந்ததற்காகத் தமக்குக் கிடைத்த பதின்னுயிரம் ரூபாயையும் சவார்ச்சைபர் தமக்கென்று எடுத்துக்கொள்ளாமல், அதில் பாதியைத் தமது சீவனுகையே யோவான் சஸ்பார் கோலோப் புச்சுக் கொடுத்துவிட்டு, மறு பாதியை ஐந்து உபதேசமாரின் சம்பளச்சுக்காக வைத்து வைத்தார்.

அவர் சீகாட்டையில் கட்டத்தொடங்கின கோயில் வெளை முழுந்தபின் கோட்டைக்கு வேளியே தமக்கு ராஜா கொடுத்த விஸ்தாரமான மூழியில் தமிழ்ச் சபையாருக்காக மற்றொரு கோயிலைக் கட்டி, அதை அந்த வருஷத்துக் Church building. கிறிஸ்து பிறப்பின் பண்டிகையில் பிரதிவிட்டை செய்தார் (1780). அவர் ஞாயிற்றுக்கிழமையிலே கோட்டைக் கோயிலில் இங்கிலீஷ் ஆராதையை செய்துவின் வெளிக்கோயிலில் தமிழ் ஆராதையை நடத்திவந்தார்.

ஷஹுதர் தான் கொடுத்த வார்த்தைப்பாட்டை மீறி, 1780-ஆம் வெளியிலீஷ்காரரோடு போர்தொடுத்துத் தேசத்தைப் பாழாக்கி வந்தான். அவன் இங்கிலீஷ்காரரைக் கடும் பக்காய்ப் பக்கத்தும், சவார்ச்சையரை மிகவும் மத்திகை, அவர் பொச விரும்பும் எவ்விடத்திற்கும் அவரைச் சுடையின்றி விடும்படி தன்னுடைய உத்தியோகஸ்தருக்கும் சேனு வீரருக்கும் உத்தரவு பண்ணினான். இதனால் யுத்தகாலத்திலும் ஐயர் Tranquebar Mission History.

எங்கும் பயணஞ்சிரய்து, சவிசேஷம் பிரசங்கிக்கக் கூடியவராயிருந்தார். 1782-ஆம் வருஷத்தில் கைறைத் திறந்த பின்னும் திப்புஸல்தான் 1783-ஆம் வருஷ முடிவு மட்டும் யுத்தத்தைத் தொடர்ந்து செய்தான். அவன் அநேக ஊர்களைப் பிடித்து, விக்கிரகங்களை திர்மூலமாக்கி, வீடுகளைக் கொடுத்தி, இந்துக்களிலே ஆண் பிள்ளைகளைச் சிறையிடுத்து அநேகருக்குர் சன்னத்துப் பண்ணுவித்தான். மூன்று வருஷதால்மாகச் சண்டையும் பஞ்சமும் பெருத்தபடியால், சவார்ச்சையர் ஏற்கனவே யோசனைசெய்து, வேண்டிய தானியத்தை மூன்றாண்டு யே சேகரம்பண்ணி, ஜிறிஸ்தவர்களும் இந்துக்கள், மாண அநேக ஏழைகளைப் பராமரித்தார். இராஜாவாவது கம்பெனியாராவது தானியங்கு சம்பாதிக்கக் கூடாதிருக்க பொழுது, அவர்கள் சவார்ச்சையரைக் கேட்டுக்கொண்டு, அவர் மூலமாய்த் தானியுத்தைப் பெற்றுக்கொண்டார்கள். குடிகளுக்குச் சவார்ச்சையரிடத்திலிருக்க விசுவாசம் ராஜாவினிடத்திலாவது கம்பெனியாரிடத்திலாவது இருந்ததில்லை. தெய்வ கிருபையால் யுத்தகாலம் முடிந்து, திப்புவுச்கும் கம்பெனியாருக்கும் சமாதானமாயிற்று.

இதற்குப் பின்னும் தஞ்சை சமஸ்தானம் சீரடைந்த தில்லை. துளசி மகாராஜா, தமது மகனும் பேரேனும் இறந்து போனதினால் மிச் மனமடிவாகி, ஐனங்களுக்குக் கொடுமைபண்ணை ஆரம்பித்தார். புக்கினை என்பவருக்குப் பின்பு வந்த பாடு எனகிற மந்திரியும் கொடியவனுபிருக்குத் து ஐனங்களையிக்குவும் ஒடுக்கினான். இதனால் அநேக பிரசைஞ்சன் திருச்சினுப்பள்ளிக்கும் காரைக்கால் முதலிய இடங்களுக்கும் வல்லசௌங்கினார்கள். இவ்விஷயங்களை விசாரணைசெய்து, தஞ்சாவூரைச் சீர்ப்பித்தி, பிரஜைகளுக்கு என்னும் செய்யும்படி சென்னை துறைத்தனத்தார் சில துறைமானங்களுக்கு கமிட்டியாராக ஏற்படுத்தி, சவார்ச்சையரை அவர்களுக்கு ஆலோசனைக்காரராயிருக்கும்படி கேட்டுக்கொண்டார்கள் (1786). அந்தக் கமிட்டியார் சமஸ்தானத்தை அரசனை விட்டு எடுத்துப் போடுவது உசிதமென்று வினந்தும், சவார்ச்சையர் இராஜாவுக்காகப் பரிக்குத்துபேசி, இராஜாவுக்குப் புத்தி சொன்னாலெல்லை சமஸ்தானத்தை ஒழுங்குக்குக் கொண்டுவர்த்தார். நமது சமஸ்தானத்தைவிட்டு வல்லசை வாங்கினாலும் கள் திரும்பி வந்தால் அவர்களைத் தாம் பட்சமாய் நடத்துவதாகத் தெளி விக்கும்படி இராஜா ஜயராக் கேட்டுக்கொண்டார். ஐனங்கள்

இராஜாவின் வாக்கை நம்பாதிருந்தும், ஐயர் முசத்துக்காகத் திரும்பி வந்தார்கள். அந்த வருஷத்திலே அவர்கள் காலங்கள்ப்பிப் பயிரிட்டும், முந்தின வருஷங்களிலும் பதின்மடங்கான பலனை அடைந்தார்கள்.

சுவார்ச்சையர் 1778-ஆம் வருஷத்திலும் 1785-ஆம் வருஷத்திலும், ஆக இருமுறை பாளையங்கோட்டைக்குப் போயிருந்தார். (விபரம் திருநெல்வேலி மிசியோனிப் பற்றிய அத்தியாயத்தில் சொல்லப்படும்). அவர் இரண்டாம் முறை போய்த் திரும்பும் பொழுது தம்மோடு அழைத்துவந்த ‘வேதநாயகம்’ என்ற வாலிபன் கர்த்தருடைய இராச்சியத்தில் மிகப் பயனுற உழைத்த கவிராயனுதால், பூர்வ மிசியோனின் நற்பலனை விளங்கின அவருடைய சரித்திரத்தைபும் இங்கே சருக்கிச் சொல்வது நலமாம்.

திருநெல்வேலி தேவசகாயம் பின்னை குமாரன் வேதநாயகம் என்பவர் பிறந்தது 1774-ஆம் ஞா செப்டெம்பர் மூன்றாம் டெக்டோம்பர் 7-ஆம் டி. இவருக்கு ரோமான் சபையில் ஞானஸ் நானத்தில் கொடுக்கப்பட்ட நாமம் வேதபோன் Vedanayagam. போதகம் என்பது. தகப்பனார் தன் குருவின் நாமத்தைச் சொல்லக்கூடாதென்று தன் மகனை வேதநாயகமென்று அழைத்து வந்தார். தகப்பன் சுவார்ச்சையர் தேவசகாயம் பின்னையுச் சவிசேஷ சபையில் சேர்த்தபின் பாளையங்கோட்டைக்குப் போயிருந்த சமபத்தில் வேதநாயகமென்ற சிறுவன்மேல் பிரியமாகி, அவரைத் தம்மோடு ‘தஞ்சைக்கு அழைத்து வந்தார். அப்போது அவருக்கு வயது பன்னிரண்டு.

வேதநாயகம் என்பவர் சுவார்ச்சையரிடத்தில் இரண்டு மூன்று வருஷங்காலமாகப் பிரயோசனமான பல காரியங்களைப் பழித்து வந்தபின், 1789-ஆம் ஞா தரங்கைக்கு அனுப்பப் பட்டார். அங்கே பள்ளிக்கூடம் நடத்திவந்தவர் டாக்டர் யோனையர். இவரிடத்தில் காலு வருஷங்காலமாக வேதசாஸ் திரம் முதலியவற்றைச் சுறுசுறுப்பாய்க் கற்று வந்ததுமன்றி கொஞ்சம் இங்கிலீஷ், கொஞ்சம் ஜெர்மன் வாசிக்கவும் பழித்துக்கொண்டார். பிறகு தஞ்சை சுவார்ச்சையரிடம் வந்து சேர்க்கு, தமது பத்தொன்பதாம் வயதில் தலைமை உபாத்தியாரின் உத்தியோகம் பெற்றார். இவரிடத்தில் அநேக பின்னைகள் பழித்து முன்னுக்கு வந்தார்கள்.

அவர் தமக்குக் கொடுக்கப்பட்ட வரங்களைக் கர்த்தருடைய மகிழைக்கென்றே கையாடிவந்தார் என்பதற்கு அவர் தமது இருபதாம் வயது முதல் சபைகளுக்கும் பள்ளிக்கூடங்களுக்கும் உபயோகமாக உண்டுபண்ணியிருக்கிற பாடல்களும் நூல்களும் அடங்கிய சிறிதும் பெரிதுமான 120 புத்தகங்கள் சாட்சியாம். அவர் பாடல்களை ஒன்றுபண்ணுவதுடன் அவற்றைச் சுலபமாக தினருக்கு முன்னும் வெளியரங்கமாய்ப் பாடிப் பிரசங்கித்து, கிறிஸ்துவைத் தைரியமாய் அறிக்கையிட்டு வந்தார். அவர் ஐம்பது வருடங்களை மாலமாய்த் தபச்காலமாகிவ நாற்பது நாட்களில் தமது வீட்டின் மூடப்பில் கிறிஸ்துவைச் சிலுவையில் அறையுண்டவராகத் தவறுமல் பிரசங்கிக்கிற வழக்கமுடைய வராக இருந்தார். அவருடைய பாடல்களையும் பிரசங்கங்களையும் கேட்டு மகிழ்து தஞ்சைச் சுபையாரும் அப்படியே தரங்கை, சென்னை, திருச்சி முதலிய சுபையாரும் அவரைக் கவிச் சக்கிரவர்த்தியாக அங்கிகாரம் செய்து, அவருக்குச் சவிசேட் சவிராயப் பட்டஞ்சுட்டினார்கள்.

தஞ்சை சர்போஜி ராஜா அவரை மிகவும் கண்படுத்தி மாதச் சம்பளமும் கொடுத்து வந்தார். அவர் ராஜ உபகாரம் பெறுகிறவராயிருந்தும், அந்த இந்த அரசன் ஒரு சமயத்தில் விக்கேநேசரன் பேரில் ஒரு பாடல் செய்யச் சாஸ்திரியாரைக் கேட்டுக்கொண்டும், இவர் அதற்குக் கொஞ்சமும் உடன் படாமல், அவர் கேட்டுக்கொள்ளுதலை அல்லத்தட்டில் விட்டார்.

கிறிஸ்தவர்களுக்குள் நடமாடும் அவபக்தியான சடங்குகள் அவருக்கு மெத்தப் படை. இவைகளுக்கு விரோதமாய் அவர் சாஸ்திரக் கும்ஹியென்ற சிறந்த நூலை இயற்றி இருக்கிறார்.

அவர் தமது ஆயுள் காலமெல்லாம் ஜெபவீரனுக் கிளாங் கிளாங். அவர் வீட்டில் அந்தி சந்தி ஆராதனை நவநின கால் இல்லை. நமது வாழ்விலும் தாழ்விலும் தேவ வசனமும் ஜெபமுமே அவர் கையாடிவந்த விசேஷத்து ஏத்தனங்கள்.

அவர் தமது முழுமனதிலைம் சேவித்துவந்த பரமாகாவின் சங்கதானம் போய்ச் சேர ஆயத்தமுள்ளவராயிருந்து, 1864-ஆம் வெள் ஜனுவரி முதல் ஆம் வெள் காலை குடும்ப ஆராதனையில் ஆசிர்வாதங்கூறி, அன்று மாலையில் கர்த்தருக்குள் கித்திரையடைந்து, மறுதினத்திலே தஞ்சைக் கிறிஸ்தவ குருமார் சுபையாரால் வெகு சிறப்பாய் அடங்கஞ் செய்யப் பட்டார்.

வேதகாயக சாஸ்திரியாகரப்போல் தகப்பன் சுவார்ச்சையரால் முன்னுக்கு வந்த பலருள் முன்சீப் பாக்கியநாதபிள்ளை ஒருவர். இவர் லெளாக்கீ உத்தியோகம் பார்த்தும், தமது இரட்சகருக்கு மகிழையும், அதேந ஏழைக் கிறிஸ்தவர்களுக்குப் பிரயோசனமுமாய்ப் பிழைத்தார்.

அப்படியே சர்போஜி ராஜா ராஜ பதவிக்கு வந்ததும் சுவார்ச்சையரின் முயற்சியால் என்பது பின்வரும் சங்கதிகளால் தெளிவாம். துளசி மகாராஜாவுக்குப்பின் பட்டத் திற்கு வரப் பின்னை இல்லாமையால், அவர் Serfojee Rajah. ஒன்பது வயதுள்ள சர்போஜி என்கிற பின்னையாண்டானை சுவார்ச்சையர் விஜூரணைக்கு ஒப்புவித்தார். ஜியரோ இதற்கு உடன்படாமல், இராஜாவின் சகோதானுகிய அமர்சிங்கிடம் அவரை ஒப்புவிக்க யோசனை சொன்னார். இராஜா அதற்குச் சம்மதித்துப் பின்னையைத் தமது சகோதானிடம் ஒப்புவித்த மூன்று தினங்களுக்குப்பின் மரித்தார். சென்னை கவர்னரோ துளசி ராஜாவின் சுவிகார ஏற்பாட்டை அங்கிகரியாமல், மேற்கூறிய அமர்சிங்கை ராஜாவாக்கினார். அமர்சிங்கு பட்டத்துக்கு வந்தவுடனே மிசியோன் பள்ளிக்கூட மொன்றின் சமரட்சணைக்காக வருஷவாரி ஆயிரம் ரூபாய் வரும்படியுள்ள ஒரு கிராமத்தை இனுமாகச் சொடுத்தார்.

1787-ஆம் வருடம் சுவார்ச்சையருக்கு விசேஷித்த சக்தோஷத்தைக் கொடுத்த ஒரு சம்பவம் நடந்தது. அந்த வருடம் ஜனவரி மீ 23-ஆம் ஒ (எட்டுவயதுப் பின்னையாகத் தாம் சுவிகாரமெடுத்து வளர்த்த) யோவான் J. Caspar Kohlhoff. கஸ்பார் கோலோப் ஜபாருக்குத் தரங்கள் பாடியில் அவர் குருப்பட்டங் கொடுத்ததே அச்சம்பவம். பட்டம் பெற்றவரின் தகப்பனாகிய பல்தாசார் கோலோப் ஜயர் ஜம்பது வருஷங்களுக்குமுன் அதே தேதியிலே தரங்கள்பாடித் துறைமுகத்தில் இறங்கின ஜம்பிலி சந்தோஷத்தோடு தெய்வாலயத்தில் வீற்றிருந்து காத்தரை ஸ்தோத்திரித்தார். அச்சமயத்தில் சுவார்ச்சையர் : என்குமாரனே, நீ. கிறிஸ்து இயேசுவிலுள்ள கிருபையிலே பலத்துக் கொண்டிரு (2 தீமோ. 2, 1) என்ற வாக்கியத்தின்பேரில் பிரசங்கித்து, குருப்பட்டம் தரிப்பித்தார்.

பின்பு அவ்வாலிப குரு பிரசங்கத் தொட்டியிலேறி, கேட்டயாவரும் வியக்கத்தக்க எழுப்புதலான பிரசங்கஞ் செய்தார். அதுமுதல் அவர் கார்த்தருக்குப் பரியமான ஊழியனும், சுவார்ச்சையரின் தள்ளாமையில் அவருக்குத் தகுந்த உதவியாயிருக்கிறார். அவர் 57 வருட காலம் கார்த்தருக்கு உண்மையாய் உழைத்தார்.

அமர்சிங்கு ராஜா தன் சகோதரனுடைய தத்துப் பின்னோயாகிய சர்போஜியை மிகச் சொடுமையாய் நடத்தி வருவதாக சென்னைக் கலர்ஸ் சேள்விப்பட்டதனால், அந்த ராஜாகுமார ஜெயும் அவன் சுவிகாரத் தாய்மாராகிய இராணிகளையும் பட்ட ணத்திற்கு அழைப்பித்து, அங்கே சுவார்ச்சையரின் விஜூராணைக்குள்ளாக வைக்கத் தீர்மானித்தார். சுவார்ச்சையரோ 1793-ஆம் வருடம் அவர்களோடு சென்னைக்குப் போய்ச் சில காலம் அங்கிருந்து, இராஜாகுமாரைன்த் தமது நண்பராகிய கேரிக்கேஜியரின் விஜூராணைக்கு ஒப்புவித்துத் திரும்பினார். சர்போஜி என்ற இராஜ குமாரனுக்கு ஐயர் எழுதினா கடித மொன்றில் அவருடைய ஆத்ம கண்மைகளையும் கருதினவராய் பின்வருமாறு எழுதினார் : நீர் எல்லாவற்றிற்கு முந்தி ஒன்றேன மெய்க் கடவுளின் தயவுவத் தேடப் பிரயாசப்படுவீராக, அவருக்குச் சிகேகித்தானுல் உமது காரியமெல்லாம் சித்தியாகும். நீர் அவற்றைவிட்டு விலகி, அவரைச் சோப்பபடுத்தினால் எல்லாக் கீங்காய் முடியும். நீர் அவரை கோக்கி ஒவ்வொரு கானும் ஜெயியும். அவர் உமது ஜெபத்தைக்கேட்டு உதவிசெய்வார். கடவுள் உம்மைத் தமது பரிசுத்த ஆவியைக்கொண்டு பலப் படுத்தி ஆசிர்வதிப்பாராக என்று எழுதினார். சுவார்ச்சையர் கோரிக்கைப்படி சர்போஜி பட்டத்துக்கு வந்தபின் அவர் கிறிஸ்தவனுக்காதிருந்தும், கிறிஸ்தவர்களுக்கு வெகுவான கண்மை செய்தார். அவர் எப்பொழுதும் சுவார்ச்சையரத் தமது தகப்பஞ்சவே மதித்துக் கணப்படுத்திச் சிகேகித்து வந்தார்.

சுவார்ச்சையர் நாளுக்குநாள் பலவீனப்படுத்தவாயிருந்தும், தனரா முயற்சியோடு தமது ஊழியத்தை நிறைவேற்றி வந்தார். அக்காலத்தில் கர்மாணியாவில் The last days of Sch. பரம்பின அவிசுவாசத்திற்காக அவர் மிகுந்த : விசனமகட்டதும், தமது திட விசவாசத்தால் ஆறுதலைட்டது கொண்டார். அவர் 1795-ஆம் ஸு எழுதினா கடிதமொன்றில் : கமது விஷயங்கள் சங்கமாயினும்

கர்த்தர் அதற்கான வாகுவழிகளோ அறிவார். அவர் தமது திலிதிராட்சைத் தோட்டத்திற்குத் தகுந்த ஆட்களையனுப்பக் கூடியவர். ஐயோ, உள்ளென்றென்று வேலையாட்கள் எவ்வளவு சிலர். கர்மாணியா தேச சபையின் நிலையா யதார்த்தமாகவே பரிதாபமானது. அப்போஸ்தலனுகிய பங்கும் மற்ற அப்போஸ் தலரும் பிரசங்கியாத சுவிசேஷமொன்றை அவர்கள் நூதன மாய்க் கண்டு பிடித்தார்கள். அரேசர் கிறிஸ்து சம்பாதித்த இரட்சிப்பையும் பரிசுத்த ஆலி பாவிகளைப் பரிசுத்தமாக்கு தலையும் பற்றிய உபதேசங்களை மறுக்கிறார்கள். எனக்கிப் போது ஏழுபது வயது. கர்த்தர் இதுவரைக்கும் என்னைக் காப்பாற்றிச் சகல அபாயங்களிலுமிருந்தும் தற்காத்தார். இப்போதோ கான் புறமாத்தினருக்குப் பிரசங்கிக்கத் தொலைதூரம் பயணம்போகக் கூடாதவனுணேன். ஆயினும், கான் என் காதாரண வேலைகளைக் கோயிலிலும் பள்ளிக்கூடத்திலும் செய்துவருகிறேன். கான் தஞ்சாவூருக்கருகில் பல பக்கங்களிலும் சிதறியிருக்கிற கிறிஸ்தவர்களைப் பார்க்கக் கூடியவனு யிருக்கிறதற்காகப் பராபரை விடோத்தினிக்கிறேன். காளது தெதி வரைக்கும் குான்ஸ்கானம் பெற்ற அல்லது இராப்போ ஜனம் வாங்கப் படித்து வருகிற ஆயத்தக்காரருக்கு கானே உபதேசிக்கிறேன். கான் எதுவரைக்கும் இவ்வேலையைச் செய்து வருவேணன்பது தேவனுக்குத்தான் தெரியும். என் ஆபுள் அவர் காத்தில் இருக்கிறது. கான் என் முதிர் வயதில் அபிரயோசக்ஞாதபடி அவர் என் ஜூபத்தைக் கேட்டார். நான் அவர் காமத்தைக் கிறிஸ்தவர்களுக்கும் புறமாத்தினருக்கும் அறிவிக்க அவர் என்னைப் பலப்படுத்தி வருகிறது பெரிய உபகாரம். சில மாதங்களுக்குமுன் எனக்கு மாரடைப்புக் கண்டது. நான் அதினால் மரணத்தருவாயில் விருக்கிறதாக விணைத்தேன். கர்த்தாரின் வருகைக்கு அச்சமின்றிக் காத்திருக்க அவர் அதினால் ஏசுகரித்தார் என்றெழுதியிருந்தார்.

அவர் உடன்வேலைபாளாகிய கோலோப் ஜயர் 1797-ஆம் ஆண்டு அவருக்குச் சம்பவித்ததைக் குறித்து, அவர் மரணத்திற்குப் பின் ஏழுதியது : சுவார்ச்சையர் தமது வயோதிக் தனசையைச் சட்டை பண்ணுமல் 1797-ஆம் ஆண்டு ஜூலையில் மீண்டும் ஆரம்ப முதல் அக்டோபர் மீண்டும் தமது தெய்வ ஊழியத்தைச் செய்து, தமது வாசிப்பில் சௌயா முயற்சியாயிருந்தார். அவர் குாயினுதோறும் இங்கிலீஷிலும் தமிழிலும் ஆராதனை எடுத்தி,

புதன் கிழமை போர்த்துகிசியருக்கும் இவ்விடத்திலுள்ள 51-ஆம் பட்டாளத்தைச் சேர்த கர்மாளிய புத்த வீரருக்கும் பிரசங்கித்து வந்தார். அவர் அரேகவிசை திருக்சினுப்பள்ளிக்குப் போனதுமன்றி தஞ்சாவூருக்கு ஆறு மைல் தூரத்திலுள்ள வல்லாத்திற்கும் அடிக்கடி பயணம் போய், அவ்விடத்திலுள்ள பட்டாளத்தின் ஒருபகுதியாகுக்கும் புறமதத்தினருக்கும் கல்வீசை எத்தை அறிவித்து வந்தார். அவர் காலை மாலை ஆராதனை களில் ஒரு ஞானப்பாட்டில் சில கல்விகளைப் பாடிச் சுல்லீசை எத்தை விஸ்தரித்து, ஆரம்பம்போல் அதை முடிப்பது வழிக்கம். அவர் தமிழ்ப் பின்னோக்கருக்கு பிரதி தினம் ஒருமாணி தேரம் கிறிஸ்து மார்க்க உபதேசங்களைப் புகட்டிவந்தார். கிறிஸ்த வர்கள் பின்னோக்கரும் விசேஷமாய் அவர் தெய்வ ஊழியத்துக் காளாக்கினவர்களும் அறிவிலும் தெய்வ பக்தியிலும் வீரத்தியடைய அவர் அதிக ஆவலுடையவராயிருந்து, தமது ஜில்லியகாலக் கடைசியில் இவர்கள் உபயோகத்திற்காகக் கிறிஸ்து மார்க்கப் பிரதம விஸ்தரிப்பென்னும் ஓர் நூலை வரைந்தார். வயது முதிர்ச்சியால் அவர் சுக்தி குன்றிப் பெலன் குறைந்தாலும் தமது சுலபயார் மெய்வேத அறிவில் நேர்க்கியடைவதற்குச் செய்யவேண்டிய சகல முயற்சிகளையுட் தளரா கூர்க்கத்தோடு செய்து வந்தார். அவர் தமது சுலபயாராச் சந்திப்பதில் அதிக விருப்பமாயிருந்து, அவர்கள் நித்திய ஈன்னமையக் குறித்து அவர்களிடத்திற் பேசி, அவர்களிடத்திற் காளாப்பட்ட பொல் வாப்புகளுக்காக அவர்களைக் கண்டித்து, கிறிஸ்து மார்க்கத்துக் கிணைய நடக்க அவர்களுக்குப் புத்தி கொண்டார். நல்ல தாய் தகப்பன்மார் தங்கள் அருமைப் பின்னோக்கை வீட்டிழுச் சிலகாலம் எங்கேயாவது போயிருந்து வீட்டிற்கு வந்தால், அப்பின்னாகள் அவர்களைக் குழந்துகொள்ளும் வண்ணமாய்க் கிறிஸ்தவர்களின் பின்னோக்கள் சுவார்ச்சையளரக் கண்டவுடன் அவரைச் சூழ்ந்து கொள்ளுவார்கள். அவர் அவர்களுக்குச் சடவுளைப் பற்றியும் தங்கள் பெற்றிருக்குச் செய்யவேண்டிய சட்டமுறையைப்பற்றியும் போதிப்பது விணேத காட்கியாயிருக்கும்.

உபதேசிமார் ஒவ்வொரு நாளும் நாங்கள் கிறிஸ்தவர்கள் ரோமான் மார்க்கத்தார் புறமதத்தினரிடத்திற் செய்த வேலை ணயப்பற்றியும் அதனாலுண்டான பிரயோசனத்தைக் குறித்தும் அவருக்கு சிப்போர்ட்டு செய்வார்கள். சுவார்ச்சையரோ அவர்கள் தங்கள் வேலையைப் புத்தியோடும் உண்மையோடுக் கூடிய செய்வைத்தான் ஏற்பாடுகளை அவர்களுக்குக் கொடுக்கும் தெரிவிப்பார்.

அவர் ஓலியத்தின் கடைசி மாதங்களில் அவர் பலம் குறைந்து போயிற்று. அவர் அங்காட்களில் நாம் எதிர்பார்த் திருந்த நித்திய பாக்கியத்தைக் குறித்துச் சுக்டோவஸ்மாகப் பேசவார். அவருக்கு 1797-ஆம் வருடம் அச்டோபர் மீ 17-ஆம் வெண்ட தொண்டாடக் கம்மலும் சளிப்பும் அவர் வியாதிக்கு ஆரம்பம். எத்தனையோ வைத்தியம் பார்த்தும் அவருடைய சுகம் திரும்பி வரவில்லை. அவர் தமக்கு வேதனை மிகுந்த வேலைகளில் முறையிட்டவரல்ல. எப்போதும் பொறுமையும் அமைதலுமாய்த் தமது சோலைக் கசித்தார். அவருக்கு மிகுந்த வேதனையுண்டாயிருந்த ஒருங்காள் : கர்ந்தர் என்னைச் சம்மிடம் அழைத்துக்கொள்ளாச் சித்தமானால் ஈலம், அவருக்கு எங்கிண்ணறச்சும் துதியஞ்டாவதாக என்றார். அவர் தமது வியாதி காலத்திலும் காலை மாலை ஜெபத்தைத் தாமே கடத்தி, வேத விஸ்தரிப்புச் செய்யத் தவறுதிருக்கார். தம்மைப் பார்க்க வாட்ட பேர்களோடு அவர் செய்த சம்பாலைனை அவருடைய விசுவாசத்தையும் பக்தி வைராக்கியத்தையும் விளங்கப்பண்ணிற்று. சுவம்பர் மீ 183-ஆம் வருட சர்போஜி ராஜா (சென்னையில் படித்துக்கொண்டிருந்த சர்போஜி தஞ்சைக்குத் திரும்பி வந்து மிகியோன் சம்பவண்டுக்குச் சமீபமான ஒரு பங்களாவில் வாசஞ் செய்து, சுவார்ச்சை, கோலோப் என்ற ஜயர்யாரிடத்தில் பழுத்துக்கொண்டிருக்கார்). அயர்சிங்கு ராஜா பல மேராச தந்திரங்களினால் அபகரித்துக்கொண்ட பட்டத்திற்கு சர்போஜியே சரியான பாத்தியஸ்தர் என்கிற தீர்ப்பும் வந்துவிட்டது. சுவார்ச்சையர் மற்றும் மாதங்களுக்குப்பின் அத்தீர்ப்பு நிறைவேற்றப்பட்டது.) அவரைப் பார்க்க வந்தபோது, ஐயர் அவரை மிக உவப்போடு ஏற்றுக் கொண்டு, அவருக்குச் சொன்ன தீர்ணமென்னில் :

நான் உமக்காக அதிகப் பிரயாசப்பட்டுடேன் ; என்னைக் கடவுள் எடுத்துக்கொண்ட பிறகு நீர் கேவழக்கை விசோதங்களிலும், ஆடம்பரத்திலும் உமது சாலத்தைக் கழிக்காதேயும். என் மரணத்திற்குப் பிறகும் நீர் கிறிஸ்தவர்களைச் சிகேகியும். அவர்கள் தீவை செய்தால் தன்டியும், அவர்கள் என்னை செய்தால், அவர்கள் தட்டப்பறும் உபகாரியமாயிரும். தன் திராக்கியத்தின் வித்தியையும் தன் பிரகஞ்ஜகளின் கோமத்தையும் கோரி தீதி மயாயஞ் செய்வது அரசன் கடனம். நீர் வீக்கிரகாராதையை வீட்டு. மெய்யான கடவுளை வணங்க

அவர் உமக்குப் பலம் கொடுப்பாராக. ஸீர் வேத புத்தகங்களை வாசிக்கிறோ? ஸீர் உமது அழியாத ஆத்துமத்தைக் குறித்துக் கவலையுள்ளவராயிரும் என்பதே.

சுவார்ச் ஜூயர் நோய்வாய்ப்பட்டிருந்த காலத்தில் அவரோடு இராப் பகலாயிருந்தவர்கள் கோலோப் ஜூயரும் ஜேனிக்டே ஜூயருந்தான். ஜூயர் விரும்பினபடி டிசம்பர் மூ 23-ஆம் டெ ஜேனிக்டே ஜூயர் அவருக்குப் பரிசுத்த இராப்போஜனங் கொடுத்தார். மறு வருஷம் பெப்ரவரி மூ சுவார்ச்சையரின் தீட்டு காலில் வெடிக்குலையென்னும் இரண்முண்டாகி அதனால் மிகவும் வேதனைப்பட்டார். அவர் காலங் குறுகித்தென்று கேள்விப் பட்டு தரங்கள்பாடி கெமர் ஜூயர், சென்னை கேரிக்கே ஜூயர், திருச்சி போலே ஜூயர் முதலியவர்கள் அவரைப் பார்க்க வந்து அவருடைய மம்பாவடினைகளால் மிகக் கழுப்புதல் அடைந்தார்கள். கேரிக்கே ஜூயர் அவரை மோக்கி : காத்தருடைய இராச்சியம் இத்தேசத்தில் பரிபாலனமாகுமா என்று கேட்ட தற்கு அவர் : மிகுஞ்சு உபத்திரவுத்தினாலும் பிரயாசசுவினாலும் ஆகும் என்றார். தஞ்சாவூர் சபையைக் குறித்துக் கேட்ட தற்கு : அவர்களெல்லாரும் கரைபேறும்படி ஸ்ரீன் பிரயாசப் படுங்கள் என்றார்.

1798-ஆம் வருஷம் பெப்ரவரி மூ 13-ஆம் டை அவர் அதிக பலவீனப்பட்டிருந்தும், தம்மைப் பார்க்க வந்து தம்மைச் சூழ்நிதிக்குத் தூயர்மார் உபாத்திமார்களோடு ‘என் ஜீவன் கிறிஸ்து தாமே’ என்ற குானப்பாட்டைப் பாடி, தம்மைத் தாழ்த்தித் தமது மீட்பரை உயர்த்திப் பேசி: அவர் என்னை இப்புழுமியில் இன்னும் சிலகாலம் வைத்திருக்கச் சித்தமானாலும், நான் சுந்தோஷமாய் ஏழைகள் நேரயாளிகளுக்குச் கார்த்த ருடைய வசனத்தைச் சொல்லுவேன். ஆகிலும் அவர் சித்தத் தின்படி ஆகக்கடவுது. அவர் என்னைத் தமது சிருபையின்படி ஏற்றுக்கொள்வாராக. சத்தியபரஞ்சிய கார்த்தாவே, தேவரீர் என்னை மீட்டு விட்டீர், உமது கைகளில் என் ஆவியை ஒப்புவிக்கிறேன் என்றார்.

பிறகு யாவரும் ‘இரத்தங் காயங் குத்தும்’ என்ற குானப் பாட்டைப் பாடினபோது அவரும் சேர்க்கு பாடி, சற்றுநேரம் இளைப்பாறி, தம்மைத் தூக்கச் சொல்லி, தமது வாயைத் திறங்கு ஆவியை விட்டு, நாலு மணிக்குப் பரகதி அடைந்தார்.

அப்பொழுது அவருக்கு வயது 72. அவர் தமது ஆயுள் கால மெஸ்லாம் விவாகமில்லாதிருந்து, 48 வருட காலம் மிசியோ னூரியாக உழைத்தார். இதில் 20 வருட தன்சாவூரில் வேலைசெய்து, 'ராஜ குரு' வென்றும், 'தகப்பன்' என்றும் 'மா முனிவர்' என்றும் பெயர் பெற்று, ஏறக்குறைய 300 பேருள்ள ஒரு மந்தையை அங்கே சேர்த்தார். இவரைப்போல் சீர்த்திபெற்ற குருமார் வெகு சிலர். அவர் மரித்த மறு தினத்தில் அவருடைய உடல் அவர் கட்டிய மிசியோன் ஆலையத்தில் சர்போஜி ராஜனும், அவர் பிரஜைகளான திரள் கூட்டமும் பார்க்க, அடங்கம் பண்ணப்பட்டது. அன்ற சாயங்காலம் கோயிலில் கூடிவந்த சபையாருக்கு கேரிக்கே ஜியர் : இதோ நான் மரணமடைகிறேன் ; ஆனால் பராபரன் உங்களோடிருப்பார் என்று மாக்கோடு என்ற கோத்திர பிதா தன் குமாரன் யோசேப்புக்குச் சொன்ன வார்த்தையின் பேரில் வெகு உருக்கமான துக்கப் பிரசங்கம் செய்தார்.

அவருக்கு ஞாபக சின்னமாக சென்னை துரைத்தனத்தார் சென்னை மாநகர் கோட்டைக் கோயிலில் வினாதேமாய்ச் சித்திரித்த ஒரு வெள்ளைச் சலவைக்கற் சாசனத்தை வைத்தார்கள். சர்போஜி ராஜாவும் தமக்குச் சுவார்ச்சையர் செய்த உபகாரங்களுக்காக சன்றியறிதலைக் காண்பிக்கும் பொருட்டு வெகு அலங்காரமான தித்திர வேலை தீர்க்க வெள்ளைக்கல் ஞாபக சின்னமொன்றைத் தஞ்சைக் கோட்டைக் கோயிலில் ஏற்படுத்தி வைத்தார்.

சவார்ச்சையரோடு தஞ்சாவூர் சபையின் சிறப்புக்கும் செழிப்புக்கும் முடிவு வந்தது. இவருக்குப்பின் அச்சபையை விசாரித்து டட்டினவர் போ. கா. சோலோப் ஜியர்.

## 5. திருநெல்வேலி மிசியோன்.

பாளையங்கோட்டையிலிருந்த ஒரு ஆங்கிலேய கத்திக்கட்டு துரையினிடத்தில் இந்து கணக்கப்பிள்ளை ஒருவன் இருந்தான். இவன் திருச்சினுப்பள்ளிக்கு வர்த்திருந்த ஒரு சமயத்தில் சவார்ச்சையர் பிரசங்கத்தைக் கேட்டு, சிறில்லை மார்க்கத்தில் சேர விருப்பங்கொண்டிருந்தான். ஆயினும், அவன் அங்கே

தரித்திருத்து உபதேசம் பெருமல், பாளையங்கோட்டைக்குத் திரும்பிப் போய்விட்டான். அங்கே அவன் நமது ஞானைப் பேதைத்தின் ஒந்து ஆதி சியாயங்காக் கற்றுக்கொண்டு தன் விருப்பத்தைத் தன் எஜமானுக்குத் தெரிவித்து, அந்தத் துரையினால் ஞானஸ்நானம் செய்விக்கப்பட்டு,

**Savatimuttu.** பட்டு, சவரிமுத்து என்கிற பெயரைப் பெற்றான். இந்தச் சவரிமுத்து திருச்சினைப்

பள்ளியில் ஒரு கிறிஸ்தவ பெண்ணை விவாகஞ் செய்து கொண்டு, பாளையங்கோட்டையில் வசித்து, அங்குள்ள ஐங்களுக்குச் சத்தியவேத புத்தகத்தை வாசித்துக் காட்டிவந்தான். (இதைச் சவார்ச்சையர் தமது 1771-ஆம் வருஷத்துத் தினக்குறிப்புப் புத்தகத்தில் எழுதியிருக்கிறார்.) இதுவே திருக்கல் வேலி மிசியோனின் அற்ப சொந்பமான ஆரம்பம்.

1778-ஆம் ஞா பாளையங்கோட்டையிலிருந்த ஒரு ஐரோப்பியனின் விவாக காரியத்தை நிறைவேற்றும்படிக்கும், அந்த ஊரிலும் மதுரையிலும் இருந்த சில குழந்தைகளுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுக்கும்படிக்கும் சவார்ச்சையர்

**Schwartz.** பயணப்பட்டுப் போனார். அவர் போகும் வழியிலே தச்சங்லூர் (தச்சனார்) என்ற இடத்திலிருந்த ஒரு சிப்பாய்ப் பட்டாளத்தில் நமது

சபையைச் சேர்ந்த ஐம்பது அறுபது கிறிஸ்தவர்களைக் கண்டு, அவர்களுக்குப் புத்திப் பிரசங்கம் செய்து, பின்னொலைப் பர்சோதித்தபின் பாளையங்கோட்டையைச் சேர்க்கார்.

அங்கே அவர் சில பின்னொக்குக்கு ஞானஸ்நானங்கொடுக்க வேண்டுமென்றிருந்த ஒருங்காள் ஒரு பிராமண ஸ்திரீ தன் சவிகாரப் பின்னொயோடு வந்து, ஞானஸ்நானம் பெற்றுக்

**Clarinda.** கொள்ள விரும்பினான். இவன் தஞ்சாவூர் அரண்மனையில் உத்தியோகம் பார்த்த ஒரு பண்டித பிராமணனின் விதவை. புருஷன்

மரித்தபின் அவள் அப்பொழுது தஞ்சையிலிருந்த விற்றில்டன் (Lyttleton) என்ற ஆங்கிலேய உத்தியோகஸ்தனுக்கு வைப் பாட்டியானான். அந்த காலத்திலே அவள் சவார்ச்சையரிடம் வந்து தனக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுக்கக் கேட்டும், அவள் பாவத்தில் நிலைத்திருக்குமட்டும் ஞானஸ்நானம் கொடுப்ப தில்லை என்று அவர் மறுத்துவிட்டதமன்றி, மேற்கூறிய துரைக்கும் புத்தி சொன்னார். அவ்விருவரும் பாவத்தில்

பிழைத்து வர்தார்கள். ஆயினும், அந்தத் துரை சத்திய வேத விஷயங்களை அவனுக்குப் போதித்து, தன் ஆஸ்திபாஸ் திகளை எல்லாம் அவனுக்குக் கொடுத்துவிட்டு மரித்தாள். அவனுடைய மரணத்திற்குப்பின் இச்சமயத்தில் அந்த ஸ்தாரீ ஜயராப் பாளையங்கோட்டையிற் கண்டு, மறுபடியும் தன் விருப்பத்தைத் தெரிவித்தாள். அவர் அவனுடைய நடவடிக்கை காரியாதிகளைக் குறித்துத் தீர விஜாரித்து, திருப்தியாகி, அவளை ஞானஸ்நானம் செய்வித்து, அவள் வேண்டுகோளின் படி அவனுக்குக் ‘கிளாரிக்தா’ என்று பெயரிட்டார். தாமாரும் ராகாபும் இயேசுகாதருடைய வமிச அட்டவணைக்குட்பட்டது போல், கிளாரிந்தாள் நாமமும் திருநெல்வேலி மிசியோன் சரித்திரத்திற் குட்பட்டுத் தேவ கிருபாப்குச் சாட்சியாக விளங்கி விற்கிறது. இது முதல் திருநெல்வேலியில் சபை பெருகும் என்கிற உறுதியும் திடமுமான நம்பிக்கை சவார்ச்சையருக்கு உண்டாயிற்று. இதை அவர் போலே ஜயருக்கும் தெரிவித்தார்.

அடுத்த வருதைம் போலே ஜயர் பாளையங்கோட்டைக்கு ஒரு கலியான முகாக்திராய்ப் போன்பொழுது, பிரசங்கம் செய்த, கிளாரிந்தாளின் வேலைக்காரனுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார். அவருக்கும் அந்த அம்மாளைக்

Pohle.

குறித்து எல்ல அபிப்பிராயமிருக்கது. கல் சேஷ் பிரசங்கிகளுக்கு அவள் வீடு தங்குமிட மாயிற்று. சிதறியிருக்கும் கிறிஸ்தவர்களை விஜாரிக்கும்படி சவார்ச்சையர். திருச்சிநேப்பள்ளிக்குத் தெற்கே 40 மைல் தூரத்திலிருக்கும் திருப்பத்தூரில் சவரிமுத்து உபதேசியாரை வியமித்து வைத்தார்.

1783-ஆம் ஆண்டு சவார்ச்சையர் தஞ்சாவூரை விட்டு வெளியே போயிருக்குங் காலத்தில், இரண்டு மேர்மாணித்தார் திருநெல்வேலியிலிருக்கு தஞ்சாவூருக்கு வந்து, தங்களைச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபையில் எற்றுக்கொள்ளும்படி கேட்டார்கள். அவர்களுக்குத் தரங்கை இராயப்ப சாட்டையர் ஆயத்த உபதேசம் செய்தார். அவர்கள்

Pastor Rayappan.

தங்களுக்கொரு சாட்டையரை அனுப்ப விக்கச் சேட்டுக்கொண்டார்கள். இதற்குள் சவார்ச்சையரும் திரும்பிவிட்டதால், கிளாரிந்தாள் அம்மாள் தன் தத்து புத்திரைன் அவரிடம் ஒப்புவித்து, பாளையங்

கோட்டைக்கு ஒரு நாட்டையரை அனுப்பக் கேட்டுக் கொண்டாள். தரங்கை ஐயர்மார் அவர்கள் விண்ணப்பத்தைப் பெரிது பண்ணுமல், விசவாசியென்ற உபதேசியார் அவர்களுக்குப் போதுமென்று சொல்லி அனுப்பினார்கள். சுவார்ச்சையரோ தஞ்சை ஞானப்பிரகாசம் உபதேசியாரையும், பிறகு அவர் மாமானார் இராயப்ப நாட்டையரையும் அங்கே அனுப்பினார். (1784 மூல குலை மூ). அவர்கள் நொவம்பர் மூதாத்திரத்தினாலும் ரோமானித்தாருமான 130 ஆத்துமாக்களைச் சபையில் சேர்த்ததாக தெரிவித்தார்கள். ஸ்ரீவில்விபுத்துரில் மது சபையைச் சேர்ந்த வர்களான அநேக சிப்பாய்கள் அப்பொழுது இருந்தார்கள். ஏற்கனவே ஞானஸ்நானம் பெற்றிருந்த கிளாரிந்தானும், அவளைச் சேர்ந்த ஜனங்களும் 51 பேர். ஒட்டாரம்பட்டியில் வண்ணுண் பிச்சைமுத்தின் முயற்சியால் சேர்க்கப்பட்ட கிறிஸ்தவர்கள் 30. பாளையங்கோட்டைக்குத் தெற்கே தெரிவினோயென்ற ஊரில் 24 ஆத்துமாக்கள்.

1785-ஆம் மூல கிளாரிந்தாள் இரண்டு துரைமாரின் உதவி பெற்று புராதனக்கோட்டையிலிருந்த ஜோப்பிய இந்தியக் கிறிஸ்தவர்களின் தேவாராதனைக்கென்று கட்டத் தொட்டின கோயிலைப் பிரதிஷ்டை செய்யும்படி Palamecottah Church. சுவார்ச்சையர் அந்த வருஷம் ஆகஸ்டு மூ (2-ஆம் விசை) புறப்பட்டுப் போனார்.

அவர் முந்த ராமநாதபுரத்திற்குப் போய், அங்கொரு இங்கிலீஷ் பாடசாலையை ஸ்தாபித்தார். அந்தப் பள்ளிக்கூடத்திற்குச் சேதுபதியும், அவர் மக்திரியும் தங்கள் பிள்ளைகளை அனுப்பி அங்கள். ஐயர் அந்கே சவிசேஷித்தைப் பிரசங்கித்து, தூற்றுக்குடிக்குப் போய் அங்கிருந்த டச்சக்காரருக்கு மாற்று 8, 36-இன் பேரில் ஒரு பிரசங்கம் செய்தார். பிறகு பாளையங்கோட்டைக்குப் போய், புதுக்கோயிலைப் பிரதிஷ்டை செய்து, மூன்று வாரம் அந்கே தங்கியிருந்து, வெகுவான் புத்தி போதனைகளைச் செய்து, என்பது பேருக்குப் பரி: இராப் போஜனம் பரிமாறினார். அவர் திரும்பித் தஞ்சாவூருக்கு வரும்போது மேலே பிரஸ்தாபிக்கப்பட்ட பிச்சைமுத்தின் மகனையும், தேவசகாயம் பிள்ளை மகன் வேதாயகம் என்ப வரையும் தம்மோடு அழைத்து வந்தார். இதுவே அ. பாளையங்கோட்டைக்குச் செய்த கடைசி பயணம். இதற்குப்பின் அவர் சத்தியாத உபதேசியாராத் தென்னாட்டுக்கு நிலையான

உபதேசிபாராக வியமித்தார். தெய்வபக்தியும் பொருத்திய சத்தியகாத உபதேசியாருடைய வேலைகளைக் கர்த்தர் ஆசீர்வதித்ததால், வருஷா வருஷம் சபை பெருஷிக் கொண்டே வர்த்தது. 1790-ஆம் ஆண் பாளையங்கோட்டைச் சபையிலிருந்த ஆத்துமாக்கன் 301), தரங்கை இராயப்பாட்டையர் சபையா சமயங்களில் வர்த்து, மேல் விஜூராணை செய்துகொண்டு போனார். இவரும் விருத்தாப்பியராகி விட்டதால், இப்பொழுது சபை நடுவே விலைவரமாய்க் குடியிருந்து மிகியோன் வேலையை நடத்தக் கூடிய ஒரு ஜோப்பிய குருவை வியமிப்பது என்றையென்று கி. அ. வி. சங்கத்தாருக்குக் கண்டது.

அவ்வாறு வியமிக்கப்பட்ட குரு ஜேனிக்கே ஆயர் (இவரோ தமது வியாதியினால் பாளையங்கோட்டையில் தரித்திருக்கக் கூடாசீதபோயிற்று,) இவர் 1759-ஆம் ஆண் பெர்லின் கரத்தில் பிறக்கு, ஹல்லே வித்தியாசாலையில் வேத

Jaenische. சால்திரங் கற்று 1787-ஆம் ஆண் வெர்ஸிக்

ரோதேயென்ற இடத்தில் குருப்பட்டம்

பெற்று, 1788-ஆம் வருஷம் சென்னையில் கரையிறங்கி, தரங்கை வழியே தஞ்சாவூருக்கு வந்தார். அங்கே அவர் சவார்ச்சையர் உதவியால் தமிழ் படித்து, மிகியோன்வேலை செய்ய ஆரம்பித்தார். அவர் 1791-ஆம் ஆண் செப்டெம்பர் மீண்டும் வருஷம் போர்த்தார். அதற்கு முந்தின 1790-ஆம் ஆண்டும்பர் மீ 26-ஆம் டி சத்தியகாத உபதேசியாருக்கு ஆத்தரன் திருச்சபை முறைமைப்படி தஞ்சாவூரிலே சவார்ச்ச, கோலோப், ஜேனிக்கே என்ற ஆயர்மாரால் குருப்பட்டங் கொழுக்கப்பட்டது. பட்டம் கொழுத்தபின் சவார்ச்சையர் அவரைப் பாளையங்கோட்டைக்கு அனுப்பினார். அவர் போப் அங்கே உண்மையாய் உழைத்தத்தால் 1791-ஆம் ஆண் அக்டோபர் மாதத்திற்குள் பாளையங்கோட்டைச் சபையார் தொகை 383 ஆயிற்று. அந்த மீ 16-ஆம் டி ஜேனிக்கே ஆயர் பாளையங்கோட்டை வந்து சேர்த்தார். அங்கே அவர் பத்து மாதக் காலம் தங்கி, திங்கள் விழும் தமிழுலும் அநேக பிரசங்கங்கள் செய்து, 60 இட்டுக்களுக்கு ஆயத்த போதனை செய்து ஞானங்களைக் கொடுத்தார். ‘திருவெல்வேலி சாட்டிலே கொஞ்சகாலத்திற்குள் கிறிஸ்துமார்க்கம் பரம்புவென்பதற் கையறில்லை’ என்பது அவர் தீச்கதரிசனம்போல் அங்காலத்தில் எழுத வைத்த மங்கள வாக்கு. அவரும் சத்தியகாத ஆயரும்

வெங்கேலூகச் சுற்றுப்புறங்களுக்குப் போய், முந்தச் சுவிசேஷ வசனத்தைக் கேட்மராத வெகு ஜூனங்களுக்கு அதைப் பிரசங்கித்தார்கள். சேட்டயங்களில் முப்பது பேர் பாளையங்கோட்டைக்கு வந்து, ஞானஸ்காணம் பெற்றார்கள். பின்னும் ஞானஸ்காணம் பெற்றவர்கள் அநேகர்.

1792-ஆம் வருடத் துவக்கத்தில் ஜேனிக்கே ஐயர் திருவாங்கோட்டு எல்லையிலுள்ள மலைநாடு மட்டும் போய், இந்துக்களுக்கும் ரோமானித்தாருக்கும் சுவிசேஷத்தை அறிவித்து, பெப்ரவரி மீ பாளையங்கோட்டைக்குத் திரும்பிவரவே, சத்தியாத ஐயர் மேற்கூறிய இடங்களுக்குப் போய் இரட்சனீய சுவிசேஷங்களைக் குறிஞர். அங்காலத்தில் ஜேனிக்கே ஐயர் மலையியா ஜாரத்தால் மிக்க வந்தப்பட்டார். இந்த சுரத்தோடு அவர் தூற்றுக்குடி, மணப்பாடு, பத்மஞ்சபுரம் முதலிய இடங்களுக்குப் போய்க் கிரிஸ்தவர்களுக்கும் இந்துக்களுக்கும் பிரசங்கிக்கிறது, செப்டெம்பர் மீ தஞ்சாவூருக்கு வந்து சேர்ந்தார். அவருக்குச் சண்டிக்குத் தமிழ்நாட்டில் பாளையங்கோட்டைக்குப் போகாமற் பண்ணிற்று. இந்தச் காலமெல்லாம் சத்தியாத காட்டையனே தென்னுடைச் சபைகளை விசாரித்து வந்தார். குறித்த பெப்ரவரி மீ 19-ஆம் வெளிக்கே ஐயர் பாளையங்கோட்டைக்கு வந்து, அங்கே பயனுறு உழைத்தார். 1795-ஆம் சூல் இராமாதபுரத்தில் சில ஞானஸ்காணம் பெற விரும்பினதால், சத்தியாத ஐயர் அங்கே போய் மூன்று மாதம் தங்கியிருக்க வேண்டியதாயிற்று. ஜேனிக்கே ஐயருக்குச் சுரம் கண்டும், காட்டையர் திரும்புமளவும் அவர் பாளையங்கோட்டையை விடவில்லை. அவர் திரும்பியின் புறப்பட்டுத் தஞ்சாவூருக்கு வந்து, தங்கன் பாடியிலுள்ள சகோதரரோடு மிகியோன் வேலைகளைக் குறித்து ஆலோசித்தும்படி அவ்விடம் சென்றார். அங்கிருந்து திரும்பிய பின்னும் சுரம் அவரை விடவில்லை.

அவருக்குப் பதிலாக ரொட்லர் ஐயர் (Rottler) சிலகாலம் தெற்கே போயிருக்கு, சபைகளை விசாரித்துத் திரும்பினார். 1796-ஆம் சூல் ஆயத்தக்காரருக்குப் படித்துக் கொடுப்பதற்கு ஒரு ஆள் வேண்டுமென்று சத்தியாத ஐயர் கேட்டபொழுது சுவார்ச்சையர் தாவீது என்ற ஒருவரை வியமித்துப் பாளையங்கோட்டைக்கு அனுப்பினார். இந்த தாவீது உபதேசியார்கள் த்தருக்கு மகிமையும் அநேக ஆத்துமாக்களுக்குப் பிரயோ

சனமுமாக உழைத்தவர்; அவர் சிறு வயதில் காலாடியாய்த் திரிந்து, தஞ்சாவூருக்கு வந்து, உபநேசம் பெற்று, அங்கே கோலோப் ஜயரால் ஞானஸ்தானம் பெற்றார். அவர் விஜயராமபுரம் என்ற தமது பிறாதகத்துக்குத் திரும்பியின் தம் சொக்க ஜாதியாரைக் கிறிஸ்துவன்னை கொண்டுவர விகவும் பிரயாசப்பட்டுச் சித்தியும் பெற்றார். இவருடைய முயற்சியாலே தான் ‘முதலார்’ என்ற முதல் கிறிஸ்தவ கிராமம் உண்டாயிற்று (1799). அது ஏற்பட்டபொழுது அங்கே இருந்தவர்கள் 28 பேர், இப்பொழுதோ ஆயிரத்து மூந்துறுக்குக் குறையாது.

ஜேனிக்கே ஜூபர் வரவர பலவீனப்பட்டதால், கேசிக்கே ஜூயர் அவர் சுகத்தைக் கருதின்கிணுஹம், அங்கே ஜேனிக்கே ஜூயர் முயற்சியால் கட்டப்பட்டிருந்த கோயிலைப் பிரதிஷ்டை பண்ணும் கோச்கமாகவும் 1800-ஆம் ஆண் பெப்ரவரி மீண்டும் அவரை இராமாநாதபுரத்துக்கு அழைத்துக்கொண்டு வந்தார். இதனால் அவர் சுகம் ஓரளவாய் விர்த்தியாவிற்கெறன்றே கொல்லவேண்டும். ஆயினும், கோயில் பிரதிஷ்டையில், ஜேனிக்கே ஜூயரை ஆரம்ப ஜெபம் செய்யக் கேட்டுக்கொண்ட பொழுது, அவர் அதற்குச் சம்மதிக்கு ஜெபஞ் செய்கையில், மேலிட்ட மன உணர்ச்சியும் தளர்ச்சியும் கூடி அவர் கைகால்களை டுஷ்கப்பண்ணாவே, அவர் கோயிலை விட்டு வெளியே போய்விட்டார். அங்கிருவரும் ராமாநாதபுரத்தினின்று தூற்றுக்குடி, மனப்பாடு, பாளையக்கோட்டை, மதுரை என்ற இடங்களைச் சுட்டித்தார்கள். ஜேனிக்கே ஜூயர் ராமாநாதபுரம், நாசப்பட்டனம், தரங்கண்பாடு என்ற ஊர்களுக்குப் போகவேண்டுமென்கிற கோச்கமாப் பாதையிலிருந்து தங்கி விட்டார்.

1800-ஆம் ஆண் பெரிய வெள்ளிக் கிழமையன்று அவர் தஞ்சாவூர் வந்து சேர்ந்தார். அவருடைய வியாதியும் பாடும் அதிகரித்தும், அவர் மேற்கொண்டு மீண்டும் மீண்டும் பொறுமையுமாய்த் தமது சகோதரர்களாகிய Jaenicke's Death. கோலோப், தெஹால்ஸ்பெர்க் ஜூயர்மாரோடு சம்பாஷித்து, அன்று தாம் மரிக்கப் போகிற நாசத் தெரிவித்தார். நாலு மணிக்கு இடிவுகண்டு, டி மணிக்குச் சுற்று அமர்ந்தது. ஏழு மணிக்கெல்லாம் அவர் முகத்தில் புன்னகை துவங்க, கர்த்தருக்குள் கித்திரையடைக்கார். Tranquebar Mission History.

அப்பொழுது அவருக்கு வயது 41. அவர் மிகியோனியாய் உழைத்தது 13 வருடம். அவர் தமது ஆயுள்காலமெல்லாம் தாழ்மையும் சாக்தமும் பூண்டவாயிருத்தார்.

அவர் மரித்தது முதல் 1806-ஆம் வருஷமட்டும் தென்னூட்டுச் சபைகளை சத்தியாக ஜயரே விஜூரனைசெய்து வந்தார். உள்ளும் புறம்பும் சபையிலும் தேசத்திலும் பலவித

• சங்கடங்களுண்டாகியும் அவர் அஞ்சாத  
Sattianaden. தீர்த்தோடு வேலை செய்ததால் சபைகள்

பெருகிக்கொண்டே வந்தன. 1802-ஆம் ஒஸ் கேரிக்கே ஜயரும், அடுத்த வருஷம் கோலோப் ஜயரும் தென்னூட்டுச்சுகு வந்து, சபை விஜூரனைசெய்து, ஏராளமான பேர்களுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார்கள். கேரிக்கே ஜயர் ஒருவர் மாத்திரம் 1300 பேருக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்தாராம். 1778-ஆம் வருஷ முதல் 1806-ஆம் வருஷ மட்டும் ஞானஸ்நானம் பெற்ற குழந்தைகள் 284, பெரியோரான இந்துக்கள் 4234, ஞானஸ்நானம் பெற்றவர்களுக்கு பாளையக் காரரால் உண்டான துன்பம் கொஞ்சமல்ல.

சத்தியாத ஜயர் தென் நாட்டிலிருந்த கடைசிக்காலத்தில் அங்கே தஞ்சாவூர் கட்சியென்றும் திருநோல்டீவலிக் கட்சி யென்றும் சபையிலே கட்சிப் பிரிவினைகளுண்டானதால், கோலோப் ஜயருக்கும் சத்தியாத ஜயருக்கும் கொஞ்சம் மனஸ்தாபம் வர கேரிட்டது. இதனால் நாட்டையர் இனி அங்கிருக்க மனமற்று, தம்மைத் தஞ்சாவூருக்கு மாற்றிவிடக் கேட்டுக்கொண்டார். அவர் விருப்பத்துக்கிசைய 1805-ஆம் வருஷம் ஆகஸ்டு மீது தஞ்சாவூருக்கு அழைப்பிக்கப்பட்டு, அங்கே கோலோப் ஜயரோடு பழையபடி சிகேஶமாகி, பத்து வருஷ காலம் உழைத்து, 1815-ஆம் ஒஸ் தமது குருப்பட்டத்தின் 25-ஆம் வருடோற்சவத்தில் மரித்து, தாம் கேசித்துப் பணிவிடை செய்த தமது பரம எச்மானின் இளைப்பாறுத் துக்குள் பிரவேசித்தார்.

சத்தியாத நாட்டையர் தஞ்சைக்குத் திரும்பியவுடேன் அவருக்குப் பதிலாய் வேலெரு குருவும் நியமிக்கப்படவில்லை. தஞ்சை ஞானப்பிரகாசம் உபதேசியார் சபைகளை விஜூரித்து வந்தார். சில காலத்திற்குப்பின் ரங்கல்தெளபே (Ringeltaube) ஜயர் சபை விஜூரனையை ஒப்புக்கொண்டார்.

முதல் நூறு வருடங்களில் டேனிஷ் ஹல்ஸே மிசியோனில் குணவினானம் பேற்றவர்கள் தோகை (கிறிஸ்தவர்களின் குழந்தைகள் உள்பட)

|                   |   |             |     |     |                    |
|-------------------|---|-------------|-----|-----|--------------------|
| தரங்கன்பாடி       |   |             |     |     |                    |
| மாழூர்            | { | 1707 — 1806 | ... | ... | 23,014             |
| தஞ்சாவூர்         |   | 1727 — 1806 | ... | ... | 4,465              |
| சென்னை            |   | 1737 — 1806 | ... | ... | 2,104              |
| கூடலூர்           |   | 1762 — 1806 | ... | ... | 2,468              |
| திருச்சினுப்பள்ளி |   | 1778 — 1806 | ... | ... | 4,518              |
| திருநெல்வேலி      |   |             |     |     |                    |
|                   |   |             |     |     | <u>ஆக மொத்தம்.</u> |
|                   |   |             |     |     | <u>36,564</u>      |

இப்புதியாக இந்தக்காலப் பகுதியில் தரங்கை கல்லேஷன் ஒத்தரான் மிசியோன் தரங்கன்பாடி கஸ்பாவில் கிலைபெற்றுச் செழித்தோங்கியது மன்றி, தயித் நாட்டின் எப்பாகத்திலும் திருவாங்கோடு பரியந்தம் ஓடிப் பரம்புவதற்கும் கர்த்தர் கருணை கூர்த்தார் என்று பார்க்கிறோம். ஆயினும், 1806-ஆம் வருடம் தரங்கை மிசியோனின் முதலாம் தொட்ட மகோற்சவம் அகேங்மாம் வெளிச்சபுகளில்லை, தரங்கையில் சிறப்பாய்க் கொண்டாடப்பட்டதில்லை. இதற்கு அப்பொழுதே தரங்கையில் தலைகாட்டத் தொடங்கின அவிச்வாசமும், டேனிஷ் அதிகாரிகளின் பக்டிக் குறைவானுண்டான தாக்கிதுயே காரணம்.

### 3. நலீவு காலம் (1806-1840 \*).

(\* வெளிச்சபைசளில் 1806—1826 மட்டுமே.)

(க. தரங்கைக் கல்பா மிசியோன்.)

இத்தக் காலப் பகுதியின் ஆரம்பத்தில் தரங்கைச் சபை களையும் பள்ளிச்சூடங்களையும் விஜூரித்து வக்தவர், பேர் பெற்ற யோனையர். அவர் 42 வருஷத்திற்காலம் வேலைசெய்து 1813-ஆம் வருஷம் மரித்து ஏருசலேம் கோயில் உத்தான பூமியில் கோமிக்கப்பட்டார். அவர் உயிரோடிக்கும்பொழுதே கெம்மர் ஐயர் வந்தார். இவர் 1767-ஆம் வருஷம் வுஸ்த ரெள்ளன் என்ற ஊரில் பிறந்து, "நூல்லே பட்டங்காத்தல் வேத சாஸ்திரம் படித்து, 1789-ஆம் ஓர் A. F. Caemmerer. குருப்பட்டம் பெற்று இந்தியாவுக்குப் போதகராய் அனுப்பப்பட்டார். அவர் வருகிற வழியில் கண்ணம்பிக்கை முனையண்டை கப்பற் சேதப் பட்டாலுண்டான பெரிய ஆபத்தில் அற்புதமாய்க் காக்கப் பட்டு, கொழும்பு வழியாய் 1791-ஆம் வருஷம் தரங்கை வக்து சேர்த்தார். அவருக்குப்பின் 1804-ஆம் ஓர் தரங்கைக்கு வந்த க்கரவோகல் (Schreyvogel) என்பவர் அக்கே உபதேச யாராயிருந்து 1813-ஆம் வருஷம் குருப்பட்டம் பெற்றும், 1826-ஆம் வருஷத்தில் கமது மிசியோனையும் சபையையும் விட்டு, இங்கில்ஸ் சபையில் சேர்ந்து போனதால், அவ்வருஷ முதல் 1837-ஆம் வருஷமட்டும் கெம்மர் ஐயர் ஒருவரே தனித்து வேலைசெய்ய வேண்டியதாயிற்று. புதிய மிசியோ னூரிச்சும் வரவில்லை. காரணம் காமாணிய தேசத்தையும் சபையையும் ஆட்கொண்ட அவிச்வாசமே.

இதனால் மன வேதனைக்குள்ளான நூல்லே பிழைவின் வெறுசன் (Professor Freylinghausen)பண்டிதர், தரங்கைக்கு அனுப்பத்தக்க குருமார் அகப்படுவது அளித்தன்று கண்டு, ஒரு சடித்தத்தில் எழுதினது என்னவெனில்; கமது மிசியோன் ஆரம்பித்த காலத்திலேயே மிசியோ னூரிகள் அகப்படுவது வருத்தமாயிருந்தது. இக்காலத்திலோ அதிக வருத்தமாயிருக்கிறது. காரணம்: நற்காலத்துச் சாஸ்திரிசன் கலிசேஷன் துக்கு விரோதமான எண்ணாங்களை இளைஞருக்குப் புகட்டு

வருகிறார்கள். இதனால், இந்தியாவுக்கு வேண்டிய போத கரைத் தெரிந்து கொள்வதில் எங்கே மோசம் போகிறோமோ என்று அஞ்ச வேண்டியதாயிருக்கிறது. தத்துவ சாஸ்திரத் துக்குரிய சன்மார்க்கம் இரட்சிப்புக்குப் போதும் என்கிற எண்ணத்தை அந்தாங்கத்தில் நம்புகிற ஒரு போதகணை நாம் தெரிந்து கொள்வோமானில், அவன் புறமத்தினருக்குத் தன் சித்தாங்தத்தைப் போதிப்பானேயன்றி வேற்றல் என்பதே.

தகப்பன் சுவார்ச்சையர் தாழும் தமது வீருத்தாப்பி யத்தில் மன கோவோடு சொன்னதை ஏற்கனவே தெரிவித்திருக்கிறோம்.

இந்த அலிசுவாச சாலத்துக்கு ஒத்திருக்கது தாங்கையிலிருந்த டேனிஷ் துரைத்தனத்தார் குணமும், ஊரதிகாரி கருக்கும் ஜயர்மார்க்கருக்கும் பழையபடி மனஸ்தாபம், போராட்டம். இந்திய கிறிஸ்தவர்களின் கடபடிகள் புறமத்து தாருடையதிலும் கேடானவையென்று துரைத்தனத்தார் முறையிட்டு, மிகியோன் வேலையைக் குறைவுபடுத்திப் பேசி ரூர்கள். ஜயர்மார்க்களோ சடையார் பக்டமாப்ப் பேசி, புறமத்தினர் தங்களுக்குள்ளாக நேரிடும் சண்டை சச்சரவுகளை ஜாதி நியாயப்படி ஊர்ப்பஞ்சாயத்தில் தீர்த்துக்கொள்ள, கிறிஸ்தவர்கள் அதிகாரிகளிடத்தில் போகிறதினால் இந்தப் பேச்சுக்கு இடருண்டாயித் தெண்பதாகவும், அதிகாரிகள் கிறிஸ்தவர்களாகிய தங்களுடைய கய ஜீவிய கடபடிகளைப் பார்க்கினும் இந்திய கிறிஸ்தவர்களின் கடபடிகள் அதிக சிராயிருக்க வேண்டுமென்று எதிர்பார்ப்பது நியாயமல்ல என்பதாகவும் நியாயம் கொள்ளுங்கள்.

அதிகாரிகளாயிருந்த விந்த்கிளின் (Lindgreen) ரேவிங் (Rehling) என்ற இருவரும் கூடுக்கொண்டு ஜயர்மார் பேரில் குறை கூறுகிற கிறிஸ்தவர்களாத் தட்டிச் Disputes. கொடுத்து, பிரியாது கொண்டுவரத் தான்தி விட்டார்கள். அப்படியே கிழாகப்பன் என்ற ஒரு கிறிஸ்தவன், ஜயர்மார் தன் பிதிரார்ஜீதத்தைப் பிழுங்கிக் கொண்டதாகவும், கெம்மரர் ஜயர் தன்னை நால்தற அறைந்த தாகவும், யோனையர் ஒரு ஸ்தீரீஸுபத் தன் கையால் அடித்த தாகவும் பிராது செய்தான். பிதிரார்ஜீதச் சங்கதி முற்றிலும் பொய். தியாகப்பன் அத்துதப்பி துஷ்டத்தன்மையாய்ப்

பேசினதால் கெம்மர். ஐயர் அறைத்தும், ஒரு பெரிய பொல் லாப்புக்கு விலக்கிக் காக்கும்படி யோனையர் ஒரு ஸ்திரீயைச் சொற்ப தண்டனைக்குள்ளாக்கினதும் மெய். விஜாரணையில் உபதேசிமாரும் அநேக இந்தியர்களும் ஐயர்மாருக்குச் சார்பாய்ப் பேசினதால் ரேவிங் துரை அவர்களைக் கடுமையாய் டட்டினார். அவர்கள் முறையிட்டுக் கொண்டதன்பேரில் வேறு சியாயாதிபதியைக் கொண்டு வீஜாரணை செய்யப்பட்டது. இந்தியர்கள் சியாயாதிபதியின் பயமுஹத்தலுக்கு அஞ்சி, முன் சொன்னதையெல்லாம் மாற்றிச் சொல்லி, அபராதத்திற்கு ஆளார்கள். இதனால் ஐயர்மார் மனஸ்தாபப்பட்டுச் சோர் வடைந்தார்கள். யோனையர் சீமைக்குப் போகப் பயணப்பட்டுச் சென்னப்பட்டனம் வரையில் சேன்று, கப்பலில்லாகமையால் தரங்கைக்குத் திரும்பிவிட்டார். சதோற்சவ ஞ இவ்விதமா யிருந்தது. இங்கிலீஷ் இலாக்காவில் குதுகலமாய்ச் சபைகளில் ரொண்டாடப்பட்ட முதலாம் சதோற்சவம் தரங்கன்பாடி எல்லைக்குள் வெளியாற்கமாய் கடக்கக் கூடாதற்போயிற்று. “இதனால் காங்கள் மனமுறிவானாலும், கோயிலுக்கு வருவாரைக் கானாலும், ஞானஸ்தானமும் திருராப்போனமும் அடையைக்குன்ளாயின்” என்று ஐயர்மார் 1807-ஆம் ஞ ஏழூதி அந்தகள். அக்காலத்து ஐயர்மார்களும் வேத சாஸ்திர ஆராய்ச் சியைப் பார்க்கிலும் வேறு சாஸ்திரங்களின் ஆராய்ச்சியை அதிகமாய் நாடினதாக நிறல்லே கூரில் பிரசுரமான அவர்கள் அறிக்ஞைகளால் தெரியவருகிறது. ஐரோப்பாவிலும் இந்தியா விலும் தாபர சங்கம சாஸ்திர ஆராய்ச்சி செய்த அநேக கல்வி மான்களுக்கும் அந்த ஐயர்மார்களுக்கும் வெகு அங்கியொக்ஞியம். தாபரசாஸ்திரத்தில் ரொட்லர் ஐயரும், சங்கியத்தைச் சாஸ்திரத்தில் யோனையரும், பட்சி சாஸ்திரத்திலும் மூச்சியிலக்கண கிழவும் கிளைன் ஐயரும் கீர்த்தி வாய்ந்தவரான்கள்.

1809-ஆம் ஞ தரங்கன்பாடியை இங்கிலீஷ்காரர் பிடித்துக் கொண்டதாலும் அதுமுதல் சில வருஷங்களம் டட்டு கொண்டிருந்த சண்டைகளினாலும் தென்மார்க்கு தேசத் திற்கும் தரங்கன்பாடிக்கும் கடிதப் போக்குவரத்து நின்று போயிற்று. வியாபாரம் வெகுவாய் விழுந்துபோயிற்று. டேனிஷ்காரரில் அநேகர் சீமைக்குப் போய்விட்டார்கள். சிறிஸ்தவர்களில் அநேகர் பிழைக்க வழியற்று, சென்னை முதலிய பெரிய கசரங்களில் போய்க் குழியேற்றார்கள்.

மீங்கிருந்த கிறிஸ்தவர்கள் பட்ட சங்கம் அதிகம். இந்தச் சங்க டத்தில் சென்னை துவராத்தனத்தாருடைய பொருள் உதவி யோடு கொஞ்சம் கடன்பட்டு, ஜயர்மார் மிசியோனை நடத்தி வந்தார்கள். (இந்தச் கடனை டேவிஷ் ராஜாங்கத்தார் பிற்பாடு செலுத்திவிட்டார்கள்.) இங்காலத்தில் நன்றி மறவாத தஞ்சாவூர் ராஜாவும் உதவிபுரிந்தார். யோனையர் விருத்தாப் பியத்தினால் தளர்க்குபோய், கடைசியாய்ப் பார்வையையும் இழந்து, மரணத்தை ஆசித்து, அதிக உபத்திரவு மில்லாத முடிவையருள் ஜெபஞ் செய்துகொண்டிருந்தார். கர்த்தர் அவருடைய ஜெபத்தைக் கேட்டு, 1813-ஆம் ஆண்டு செப்டம்பர் மாதம் 1-ஆம் ஒ அவரைத் திடீரைந்த தம்மிடம் அழைத்துக் கொண்டார். அந்த வருஷத்தில் சவரிராயன் Pastor Sawerirayen. என்ற உபதேசியாருக்குத் தரங்கையில் குருப் பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது. தரங்கையில் அபிஷேகம் பெற்ற புராதன இந்திய குருமாருள் இவரே கடைசியானவர். இவர் 1817-ஆம் ஆண்டுபோனார். அதே வருஷத்தில் இத்தேசமேங்கும் வியாபித்த விளைபெதியினால் உண்டான ஜெசேதம் மிகுதி. இதனால் தரங்கையிலும் மற்ற டங்களிலும் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை வெகுவாய்க் குறைத்து போயிற்கு.

போனையர் தாம் கண்ணும் சுருத்துமாய்ப் பார்த்து வந்த பள்ளிக்கூடங்களை விஜூஸிப்பதங்குத் தகுந்த கர்மாணிய குரு மாரைத் தரங்கைக்கு அலுப்பும்படி, இங்கிலாங்கில் புதிதாய் ஏற்பட்ட சர்ச்ச மிசியோன் சங்கத்தாரர்கள்

C. M. S. கேட்டு ஏழூகியிருந்தார். அப்படிபே அவர்கள்

1814-ஆம் ஆண்டு ரேனியிஸ் (Renaisse), ஷ்னாரே (Schnarre) என்ற மூன்றாண்மையும், 1820-ஆம் ஆண்டு பேரன்புருக் (Bärenbruck) ஜயரையும் அனுப்பினார்கள். பேரன்புருக் ஜயர் (பேரன்புருக் ஜயர் 1825-ஆம் ஆண்டு தரங்கள் பாடியை விட்டுப் பெயர்த்து, தங்கு சங்கத்தார் (C. M. S.) உத்தரவுப்படி மாழிரத்தில் மிசியோன் வேலைசெய்தார்.) பள்ளிக்கூடங்களை ஒப்புக்கொண்டும், விருத்தாப்பிய தசையி விருந்த கெம்மர் ஜயருக்கு சபை விஜூஸ்கீன்யும் பாரமாயிருந்ததால் 1820-ஆம் ஆண்டு தரங்கை பிறையாற்றுக் கொண்டு, அதற்கப்புறத்தே தமது விஜூஸ்கீன்க்குள்ளிருந்த காங்கர், மணிக்கிராமம், வசிக்டர் குடி

முதலிய இடங்களிலுள்ள) 1300 கிரிஸ்தவர்களை 11 உபதேசி மார் 11 சிறு கோயில்கள் முதலியவற்றேருடு கிரிஸ்தவ அறிவு District congregations விர்த்தி சங்கத்தாருக்கு ஒப்புவித்து of Tranquebar delivered விட்டார். 1824-ஆம் ஆண் டெனிஷு to S. P. C. K.

துரைத்தனத்தார், இளிமேல் மிசியோன் புறமதத்தினரைத் திருப்புகிற வேலையை சிறுத்தி பள்ளிக் கூடங்களைமாத்திரம் அபிவிருத்தி செய்து வரவேண்டியதென்று ஏற்பாடுபண்ணி, கொல்லேகியம் சங்கத்தார் சம்மத்தையும் பெற்றுக்கொண்டார்கள். கெம்மர் ஐயர் ஒரு வார்த்தையும் எதிர்பேசவில்லை.

அப்பால், சியோன் கோயில் குருவானவரே மிசியோன் விஜாரணையும் செய்யலாமென்று 1825-ஆம் ஆண் மே மா 18-ஆம் வராஜ. உந்தரவு பிறக்கது. அப்படியே இரண்டு வேலையையும் சேர்த்து, 1839-ஆம் ஆண் முதல் 1835-ஆம் வருடம் மட்டும் மேல் (Möhl) ஐயரும், 1847-ஆம் ஆண் முதல் 1843-ஆம்

வருடம் மட்டும் குனுத்சன் (Knudsen) ஐயரும்

**Knudsen:** பார்த்து வந்தார்கள். மேல் ஐயர் காலத்தில் தரங்கை மிசியோனின் உட்சிரும் புறச்சிரும் கூலைக்குபோயிற்று. அந்த ஐயர் கிரிஸ்துவின் தெய்வீகத்தை மறுக்கும் பிரசங்கங்களைச் செய்தார். பள்ளிக்கூடங்களில் இரட்கரையும் இரட்சிப்பையும் குறித்துப் பேசுகிற வேத வாக்கியங்களைத் தள்ளி, புறமதத்தினரும் ‘ஆம்’ என்று கொல்லக்கூடிய வாக்கியங்களாய்க் கேர்த்துக்கொடுத்துப் படிப்பிக்க பண்ணினார். ஆதரிப்புசாலையிலிருந்த அகே பிள்ளைகள் அனுப்பிவிடப்பட்டார்கள். அச்சுக்கூடமும் சுல்ல தொழில் துறைகளும் தொலைக்குபோயின. பல ஜெபவீடுகளும், பள்ளிக்கூடங்களும் மூடப்பட்டன. பலர் ரோமான் சபையிற் சேர்ந்தார்கள். சிலர் இட்டுக்களாய்ப் போன்றார்கள். கெம்மர் ஐயர் 1837-ஆம் ஆண் அக்டோபர் மா 22-ஆம் வரபக்கியடைந்தார். அப்பொழுது தரங்கைச் சபை “திராட்சைத் தோட்டத்திலுள்ள ஒரு குச்சப்போலேயும், வெள்ளரித் தோட்டத்திலுள்ள ஒரு குடிசையைப் போலேயும்” திர்ப்பாத கோலமாய்த் தனித்திருக்கலாயிற்று.

## 2. வெளிச் சபைகள்.

கிறிஸ்தவ அறிவு விர்த்தி சங்கத்தார் ஆதரவில் சுவி. ஹத்தரன் குருமார் சென்னை, திருச்சி, தஞ்சை, திருநெல்வேலி முதலிய இடங்களில் சபைகளையும் பள்ளிக்கூடங்களையும் ஸ்தாபித்து, விசாரித்து, சுவிசேஷ வேலையும் செய்து வக்தார் களென்று காம் பார்த்தோம். ஆயினும், மேலே சொல்லியபடி கர்மானியாவிலும் தென்மார்க்கிலும் அவிசவாசம் பலக்கவே, இந்த குருமார்களுக்குப் பின் அவர்ச்சஞ்சையை வேலையைத் தொடர்க்கு டட்டத் துத்தரன் சபை குருமார் வரக்கூடாமற் போயிற்று. தரங்கண்பாடிக்கு வக்த சங்கடமே மற்றச் சேகால் களுக்கும் வந்தது.

கர்மானியா, தென்மார்க்கு முதலிய தேசங்களிலுள்ள ஹத்தரன் சபைகளில் மிசியோன் கிரியைக்கான பக்தி வைராக்கியம் அந்துப்போகிற காலத்தில், அந்த வைராக்கியம் இங்கிலாந்து தேசத்தில் அதிகரித்தது. பஃ

S. P. G. தொன்பதாம் நூற்றுண்டில் பல ஆங்கிலேய மிசியோன் சங்கங்கள் ஏற்பட்டு, இங்கிலாந்துக்குச் சுவி சேஷ போதகரை அனுப்பக் கர்த்தர் எவி விட்டார்.

1701-ஆம் ஈஸ் வண்டன் மாநகரத்தில் இங்களீஞ்ச் சபையின் விசவாச அறிக்கையின்பேல் அல்திபாரப்பட்டதாக ஏற்பட்டு நானு தேசங்களிலும் மிசியோன் வேலை செய்து வந்த சுவிசேஷ பிரபலிய சங்கத்தார் (Society for the Propagation of the Gospel in Foreign parts) இத்தேசத்திலும் தங்கள் மிசியோனை ஸ்தாபிக்க விரும்பினார்கள். அவர்களுக்கு கிறிஸ்துமார்க்க அறிவு வரித்திச்சங்கத்தார் (S. P. C. K.) தங்கள் ஆதரிப்பில் இருந்த சபைகள் பள்ளிக்கூடங்கள் யாவையும் ஒப்புவிக்க 1825 ஆம் ஈஸ் தீர்மானித்து, அத்தீர்மானத்தையும் மறு வருஷம் நிறைவேற்றினார்கள். இதனால் அம்மட்டும் ஈவி. ஹத்தரன் விசவாச அறிக்கைகளுக்கொத்த போதனை பெற்று சுவிசேஷ ஹத்தரன் முறைமைப்படி ஆராதனை செய்து வக்த 8352 கிறிஸ்தவர்களும், 141 உபாத்திமார் உபதேசிமாரும், 1232 மானுக கருள்ள பள்ளிக்கூடங்களும் தங்களுக்கே தெரியாமல் தாய்ச் சபையாகிய ஹத்தரன் சபையை விட்டு ஆங்கிலேய அத்தியட்ச சபைக்குட்பட வாயிற்று.

அப்பொழுது தஞ்சாவூரில் (பேர் வயதுள்ள) கோலோப் ஜயரும், ஆப்டீரா ஜயரும், சென்னப்பட்டணத்தில் (80 வய

தன்னுடைய ரொட்டல் ஜயரும், கூடவாரில் ரோசன் (Rosen) ஜயரும், திருச்சினுப்பள்ளியில் வாரவோகல் ஜயரும் இருந்தார்கள். இவர்களில் ரொட்டல், வாரவோகல் ஜயர்மார் ஆங்கிலசபை முறைமைப்படி அத்தியட்சரால் குருப்பட்டம் பெற்றுக் கொண்டார்கள். தஞ்சாவூரில் கோலோப் ஜயர்வாக்குச் செல்லுமட்டும் அதிக மாறுதல் உண்டானதில்லை. அவர் தமது விசுவாசத்தில் மாருதிருக்கும், கெம்மரர் ஜயர்செய்ததுபோல் தமது மக்களை இங்கிலீஷ் சபைப் போதக்குத்துக்கு ஒப்புவித்தார். ஒத்தரன் சபையின் பழைய முறைமைகளும் ஒழுங்குகளும் மாறி, இங்கிலீஷ் சபையின் புதிய முறைமைகளும் ஒழுங்குகளும் ஏற்பட்டபொழுது சபைகளில் உண்டான கலக்கமும் குழப்பமும் கொஞ்சமல்ல.

“ குருக்களும் பக்கவாரானார் கோயிலும் வேதாயிற் திரக்கமே எந்தே நின்றூய் எம்மையான் யேசுநாதா ”

என்று வேதாயக சாஸ்திரியாரோடு தஞ்சாவூர் சபை கூக்குர விட்டது. ஆகிலும், பழைய சக்தியொழிச்சு புதிய சங்ததி தலையெடுக்க, எல்லாம் அமரிக்கைக்கு வக்கது.

திருநெல்வேலியிலிருந்த சபைக் காரியம் என்னவன்று கேட்போம். ஹல்லே பட்டணத்தில் வேத சாஸ்திரங் கற்று, வண்டன் மிசியோன் சங்கத்தாரின் ஜஸ்தியந்திரங்குப்பட்ட ரிக்கல்தெளபே ஜயர் சத்தியாத நாட்டைய Tinnevelly. குக்குப்பின் 1806-ஆம் மூலதல் 1809-ஆம் மூல வரையில் திருநெல்வேலிச் சபைகளை விசாரித்து வக்காரர். 1811-ஆம் மூல அங்கே பயங்கரமான கொள்ளைகோய் வியாபித்தபொழுது தகுந்த மேற்பார்வை இல்லாமையால் கிறிஸ்தவர்களில் அநேகர் மறுதலித்துப் போனார்கள். இதற்குப் பிர்திகை ஜக்து வருஷச் சரித்திரம் கைக்குத் தெரியாது. 1816-ஆம் வருஷம் பாளையங்கோட்டை வழியே பம்பாய் காரத்திந்குப்போன ஆங்கிலேய சபையின் அத்தியட்சராகிய மிடில்டன் (Bishop Middleton) செய்த ஏற்பாட்டின்படி பாளையங்கோட்டைக்கு சாப்ளானுக் கியமிக்கப் பட்ட ஹாப் (Hough) ஜயர் இந்திய கிறிஸ்தவர்களையும் 1821-ஆம் வருஷமட்டும் விசாரித்து வக்காரர். அந்தக் கிறிஸ்தவர்கள் கர்மானிய அதாவது வுத்தரன் முறைமைப்படி ஆராதனை செய்துவங்ததாக அந்த ஜயர் தாமியற்றிய மிசியோன் சரித்திராத்தில் எழுதியிருக்கிறார். அந்த ஜயர் சர்ச்ச மிசியோன்

சங்கத்தாரைக் கேட்டுக் கொண்டதன்பேரில் ஹுத்தரன் முறை மைப்படி அபிஷேகம் பெற்ற ரேனியஸ் (Rhenius), ஷ்மிட் (Schmid) என்ற ஐயர்மார் 1820-ஆம் ஞா திருநெல்வேலிக்கு அனுப்பப்பட்டார்கள். ரேனியஸ் ஐயர் பிரசங்க வேலையும், ஷ்மிட் ஐயர் பள்ளிக்கூட வேலையும் ஈடத்தினால்கள். அவர்கள் காலத்தில் ஏராளமான பேர் சபையில் சேர்ந்தார்கள். போதக விஷயத்தினால் ரேனியஸ் ஐயருக்கும் அவரை வேலை கொண்ட சங்கத்தாருக்கும் ஒவ்வாமை கண்டு அவரைத் தள்ளுபடி செய் தார்கள். அவர் காலத்தோடே அந்தச் சபைகளின் பழைய தன்மை மாறிப்போயிற்று. 1825-ஆம் வருஷம் கி. அ. வி. சங்கத்தார் கவிசேஷ் பிரபலிய சங்கத்தாருக்குச் சபைகளை ஒப்புவிக்கிறபொழுது அங்கே 4161 கிறிஸ்தவர்களும், 210 மானுக்கரும், 32 உபதேசிமாரும், 15 உபாத்திமாரும் இருந்தார்கள்.

இப்படியே தரங்கையில் உதயமான கவிசேஷ் வெளிச்சம் தமிழ் நாட்டின் எத்திசையிலும் பரம்பிற்று. என்றாலும், அதை இத்தேசத்திற்கு அனுப்பி வைத்த ஹுத்தரன் சபையின் விசுவாசத் தளர்ச்சியினால், இங்கே சேர்க்கப்பட்ட சபை நலிவடைந்து, அங்கியர் கைக்குள்ளாகுங் தீர்ப்பைப் பெற்றது.

---

## II

### தரங்கை மிசியோன் நூதன சரித்திரம்

#### 1. லைப்சிக் மிசியோன் தாய்ச் சங்கம்.

இந்தச் சங்கம் ஒரு தனி மலுஷன் முயற்சியாலுண்டான தல்ல. இது ஐரோப்பாவிலுள்ள அத்தரன் திருச்சபையின் வகோபித முயற்சியெனில் தகுதியாகும். பத்தி விஞ்ஞானக் கேட்டில் அமிக்குது கிடந்த அத்தரன் Revival in Germany. சபைக்குக் கர்த்தர் இரங்கி, சுத்த சவிசேஷ போதகரை எழுப்பி, சவிசேஷ எக்கா னத்தைத் தொனிக்கச்செய்ததால் அது புது உயிரடைக்கத்தின் பலனில் ஒன்று இந்த மிசியோன் சங்க ஏற்பாடு. சர்வசாஸ்திர சாலைகளிலும் பிரசங்க மேடைகளிலும் சுத்த போதகத்தைத் தொரியமாய்க் கூறி அறிக்கையிட்ட மகர்ன்சவில் முக்கியமான வர்கள் ஹார்லெஸ் (Harless), ஷைபெல் (Scheibel) ரூடல்பச் (Rudelbach), லோயே (Loehe) முதலியவர்கள். முன்னாலே அத்தர் சாஸ்திரியார் ரோமான் சபைக்குள் மறைந்து கிடந்த திவ்விய வேத சத்தியங்களை வெளிக்குக் கொணர்க்கத்துபோல, இவர்கள் புத்தி விஞ்ஞானக் குப்பைபயை விலக்கி, சுத்த சத்தியப் பொக்கிவங்களை வெளிக்குக் கொணர்க்கதுமன்றி, இருளில் நடக்கும் ஆத்துமாக்களுக்கு இவைகளைப் பிரசங்கிப்பது சவிசேஷ சபையின் கட்டை என்றும் தெரிவித்தார்கள்.

இவ்வாறு அவர்கள் தெரிவித்ததை பரிதொன்பதாம் தூற்றுண்டின் முற்பாகத்தில், மிசியோன் வேலை காலு புரோட் டெஸ்டன்று சபைகள் ஒன்றுகூடிச் செய்யத்தக்கதன்கிற அபிப்பிராயமிருந்ததால், அத்தரன் சபையினால் ஆளாகிப் போதனையும் அபிவேகமும் பெற்ற குருமார் சர்ச்ச மிசியோன், வண்டன் மிசியோன் சங்கத்தாரின் ஊழியத்துக்குட்பட்டு இத்தேசத்திற்கு வந்தார்கள். இது ஆரம்பத்தில் ஒருவாறு சரிப்பட்டு வந்தும், பழைய அத்தரன் தமிழ்ச் சபைகள் ஆக்கி வேய சவிசேஷ பிரபல்விய சங்கத்தார் விஜூரணைக்குட்பட்ட பின் சரிப்படாதே போயிற்று. சர்ச்ச மிசியோன் சங்கத்தார குக்கும் ரேனியூஸ் ஜயகுக்கு 1835-ஆம் ஈஸ் ஒவ்வாண்டானபோது இது வெளியாகி, சர்மானிய அத்தரன் சபை

களில் கலச்கத்தை உண்டுபண்ணிற்று. ஆங்கிலேய மிசியோன் சங்கங்கள், தங்கள் சபையின் விசவாசத்திற்குச் சார்பாயிருஞ்சு தங்கள் முறைமைப்படி அபிஷேகம் பெற்ற பேர்களையே மிசியோனிகளாகத் தெரிந்துகொள்வது சியாயமென்த் தீர்மானித்தார்கள். இத்தீர்மானம், ரேளியுஸ் ஜயர் படித்து வெளிப் பட்ட பெர்லின் செமினேரியில் வேதசாஸ்திரம் கற்ற மாணுக்கருக்குத் தெரிய வந்தபோது அவர்கள் திரேஸ்தன் கரிலுள்ள மிசியோன் கிளேகிதர்களுக்கு 1836-ஆம் ஸு சூலை மீ ஒரு விண்ணப்பமெழுதி: இத்தரன் மிசியோனிகளாய் புறமத்தினர் கடுவே வேலை செய்ய விரும்பும்

**Lutheran Mission.** தன் புத்திரருக்கு இத்தரன் சபை கேள்வி கொடுக்க முடியாதோ என்று கேட்டார்கள்.

இதுவே திரேஸ்தன் கரில் மிசியோனியியத்திற்கு வாலிப்பரை ஆளாக்கும் செமினேரி ஸ்தாபகமாவதற்கும், சுவிசேஷ இத்தரன் விசவாச அறிக்கைகளில் ஆதாரப்பட்ட பிரத்தியேகமான ஒரு மிசியோன் சங்கம் ஏற்படுவதற்கும் காரணமாயிற்று. இச்சங்கத்தின் முதற் கூட்டம் 1836-ஆம் ஸு ஆகஸ்டு மீ 17-ஆம் டெட்டத்து. அச்சங்கத்திற்கு ஜன்சீடல் பிரபு (Graf von Einsiedel) தலைவராயிருஞ்தார். மற்ற அங்கத்தாரில் வெர்மெல்ஸ்கிர்க் (Wermelskirch) ஜயர் விசேஷித்தவர். இவர் (1836–1842) திரேஸ்தன் செமினேரியின் தலைமைப் போதனுசிரியராய் இருக்கார்.

**Dresden Seminary.** மாணுக்கர் சர்வ கலாசாலைப் போதனையில் பங்கு பெறக்கூடும்படி 1848-ஆம் ஸு அந்த செமினேரி லைப்சிக் பட்டணத்திற்கு மாற்றப்பட்டது. அது முதல் திரேஸ்தன் மிசியோன் சங்கம் என்கிற பெயர் போய், லைப்சிக் சுவிசேஷ இத்தரன் மிசியோன் சங்கம் என்கிற பெயர் வந்தது. அதன் காரியக் கர்த்தாக்களாகிய கொல்லேகியும் சங்கத்தார் லைப்சிக் ககாத்தைத் தங்கள் கூட்டத்தல மாக்கினர்கள். மிசியோன் உபகாரிகளும் கிளேகிதர்களும் வருஷத்தில் ஒருமுறை பரிசுத்த ஆவியின் பண்டிகைக்கடுத்த புதன்விழையில் லைப்சிக் பட்டணத்திற் கூடிவாக்குத்து, மிசியோன் பண்டிகை கொண்டாடி, புது ஜயர்மானர் அனுப்பி, மிசியோனுக்கடுத்த முக்கிய சங்கத்தினைக் குறித்து ஆலோசனை செய்கிற ஏற்பாடும் கடங்கேற்றி வந்தது.

லைப்சிக் ககாரில் ஈமது மிசியோனுக்கடுத்த காரியாக்களை கடத்தும் முதாள்ளா டிரெச்தரைப் பொறுத்தது. மைது மிசியோ

ஆக்கு இம்மட்டும் தகுதியான டிரெக்டர்கள் கிடைத்திருப்பது தெய்வ கிருபையே. இவர் களில் முந்தினவர் பெயர் கிரெள் சாஸ்திரியார்.

Mission Director  
Graul.

சுத்த போதக வைராக்ஷிய புருஷாகிய இவரது முயற்சியால் மது மிசியோன் முழு அவர் மது மிசியோன் எலத்ஸைக் கருதி

1849-ஆம் ஆண்டு இத்தேசத்திற்கு வந்து, 1853-ஆம் வருஷமாவும் இங்கிருந்து பல பாலைகளைக் கற்று, சபைகளை விசாரித்து பல பிரயோஜனங்களைச் செய்தார்.

அவர் சீமைக்குத் திரும்பியபின், கர்மானியா, குஷியா, தெண்மார்க்கு, கோர்வே, சுவேதன், வடஅமேரிக்கா முதலான தேசங்களிலுள்ள உத்தரன் சபைகளைல்லாம் மது மிசியோ ஆக்கு உதவி செய்யும்படிக்கான முயற்சிகளைச் செய்தார். மிசியோன் வேலை சர்யாய் டட்டேறுவதற்கு திறமையுள்ள மிசியோனரிகள் அவசியமென அவர் உணர்ந்து, பக்தியிலும் அறிவிலும் சிறந்த பேர்களை மிசியோனரிகளாக்கப் பிரயாசப் பட்டார். இதற்காகச் சர்வகலா சாஸ்திர சாலையில் கற்றுத் தேறின வாலிபர்களைத் தெரிக்கெடுத்து, அவர்களுக்கு இங்கிலீஷ், சமஸ்கிருதம், முச்சியமாய்த் தமிழ்ப்பாலை, இந்து மதக்கொள்கை, மிசியோன் வேலைக்கடுத்த விஷயங்கள், இவை களில் போதனை செய்து, இத்தேசத்தில் வேலைசெய்வதற்குப் பக்குவப்படுத்தினார். 1860-ஆம் வருஷமாவும் பயனுறைழழைத்து மது மிசியோனை டட்டதி வந்த இவர் 1864-ஆம் வருஷம் மரணமடைத்தார்.

கிரெள் சாஸ்திரியாருக்குப்பின் (1860-91) டிரெக்டர் உத்தியோகத்தை வகித்தவு; ஹார்டெலாந்து சாஸ்திரியார்.

Hardeland.

இவர் 31 வருஷங்காலம் மிசிப்ரானை டட்ட

தினதால் விளைக்க கண்ணம் மிகுந்து. அவர் இத்தேசத்திற்கு இரண்டு முறை வந்தார். முதல் முறை வந்தது 1867-ஆம் ஆண்டு. அப்பொழுது அவர் மது மிசியோன் சேகரங்களையல்லாம் சந்திப்பார்த்து, சபைகள் சுயாதீனமடைவதற்கு ஆதாரமாகிய பல ஈல்லாமுங்குகளை ஏற்படுத்தினார். சபைப்பொக்கிவும், எழைப்பொக்கிவு எழைப்பாடுகள் மது மிசியோன் சபைகளில் பொதுப்பட அனுமதானத்திற்கு வச்தது அச்சாலைக்காட்டீட். மேலும், மது செயினெரிக்கும், மற்றப் பாடசாலைகளுக்கும் அடுக்க பல கிருத்தங்களும் ஒழுங்குகளும் அப்பொழுது பெய்யப்பட்டன.



**The Rev. D. Hardeland,**

*(The Second Mission Director of the L. E. L. M. from 1860-1891)*



**The Rev. G. von Schwarz, D. D.**  
*(The Third Mission Director of the L. E. L. M. from 1891-1911)*

அவர் டிரெக்தராயிருஞ்ச காலத்திலே லைப்சிக் நகரத்தில் மது மிசியோன் சம்பந்தமாய் ஒரு புதிய செமினேரி ஏற்பட்டு, அதனின்று அகே ஜூயர்மார் வெளியேறக் கர்த்தர் கிருபை செய்தார். அன்றியும் நமது மிசியோன் நலத்தைக் கோரும் உபகாரிகளின் தொகையும், அவர்களின் நன்கொடைத் தொகையும் அவர் காலத்தில் சற்றேற்றக்குறைய மும்மடங்கு பெருகின. அவர் 1903-ஆம் ஸு கர்த்தருக்குள் வித்திரை அடைந்தார்.

அவருக்குப்பின் டிரெக்தராயிருஞ்சவர் வொன் சவார்ச்ச சாஸ்திரியார். 1893-ஆம் ஸு அக்டோபர் மீ இத்தேசத்திற்கு வந்து, மது சபைகளின் எடுவே ஆறுமாதக்

v. Schwarz. காலம் சஞ்சரித்து தளரா முயற்சியோடு தமிழ்நாட்டுக்கும் சற்றித்திரின்று, மிசியோன் வட்டங்களை விழாரணை செய்தார். அவர் சென்னையில் கூடிய தமிழ்நாட்டுச் சுவிசேஷ ஹத்தரன் 3-ஆம் பொதுங்கூட்டத்தில்கூட இருந்தார்.

1911-ஆம் ஆண்டு முதல் 1923-ஆம் வருஷம் செப்டெம்பர் மாதபட்டும் லைப்சிக் மிதன் டிரெக்தராக இருஞ்சவர் கார்ல் பவுல் சாஸ்திரியார்; இவர் 1912-ஆம்

Carl Paul. வருஷம் இந்தியாவுக்கு வந்து நமது மிதன் சேசங்களை பார்வையிட்டு 1913-ஆம் ஆண்டு தாய்நாடு சென்று, 1927-ஆம் வருஷம் அக்டோபர் மாதம் 10-ஆம் ஈ தமது 71-ஆம் வயதில் மரணமடைந்தார்.

உயர்திரு கார்ல் ஈமெல்ஸ் சாஸ்திரியார் 1923-ஆம் ஸு அக்டோபர் மீ 1-ஆம் ஈ லைப்சிக் மிதன் டிரெக்தராக திரிச்து கொள்ளப்பட்டார். இவர் பன்முறை தமிழ்

Carl Ihmels. காட்டுக்கு வந்து நமது மகாநாடுகள் பல வற்றிலும் கலங்குதொண்டு நமது சபை அமைப்புத் திட்டங்களில் கையொப்பமிட்டு நமது சபைகளுக்கு அனுதாபங் காட்டிவருபவர்.

## 2. லைப்சிக் மிசியோன் ஆரம்ப வேலை (1840-1856.)

இந்த நமது மிசியோன் டேனிஷ் ஹல்லே மிசியோனைப் போல் புறமதத்தினருக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கிப்பதினால்

தன் வேலையை ஆரம்பிக்கவில்லை. சர்த்தர் அதன் ஆரம்பத்தை வேறுவகையாய் கட்டித்தினார். ஹல்லே பட்டணத்திலிருந்து அனுப்பப்பட்டவர்களில் கண்டசி குருவாகிய Cammerer's death. கெம்மரர் ஐயர் 1837-ஆம் ஆண்டு அக்டோபர் முதல் ஜூன் முதல் தாழ்வையில் மரித்தார். அவர் மரணமடையக் கொஞ்சக் காலத்துக்குமுன் காரணியாவுக்கு எழுதின சடித்ததில் : கால· மிசியோன்களுக்கும் மகுடமாகிய தரங்கைச் சுவிசோஷ மிசியோன் முற்றிலும் சேதமடைவதற்கான மோசத்தில் திருச்சிறது; அது சிற்றுப் போகாதிருக்க வேண்டுமானால் உங்கள் உதவி இன்றியமையாதது; அதற்குப் பண்ணல்ல, வேலையாட்களே முக்கியம் என்று எழுதினார். இதையும் இதுசென்றாகப்பாக Cordes, சீனாயும் முன்னிட்டு திரேஸ்தன் மிசியோன் in Tranquebar. சங்கத்தார் கோர்தேஸ் (C. H. Cordes) ஜயரைத் தங்கள் பிரதம மிசியோனியாக தரங்கைக்கு அனுப்பினார்கள். அவர் 1840-ஆம் ஆண்டு முசம்பர் முதல் ஜூன் முன்னிட்டு சௌரயிறந்தினார். அங்கிருந்தவர்கள் அவரைப் பலவாருக்கத் தடுத்தும் அவர் தரங்கைக்கு வந்தார். இங்கே மிசியோன் விஜாராண் செய்துவந்த சியோன் கோயில் டேனிஷ் குருவாகிய குனுட்சன் (Knudsen) ஜயர் மிகுந்த ஆவலோடு கோர்தேஸ் ஐயரை ஏற்றுக்கொண்டு, திரேஸ்தன் மிசியோன் சங்கத்தார் காலத்தால் செய்த கண்றிச்காக வெருவாய்க் காலதோடுப்பட்டார். சரித்திரா சம்பாத்தத்தினாலும், சபைப் பெருக்கத்தினாலும் பெயர் பெற்றிருந்த தரங்கை தமது வேலையை ஆரம்பிப்பதற்குத் தகுத்த இடமெனக் கண்ட கோர்தேஸ் ஜயர் முக்கைக் குனுத்சன் ஜயகுங்கு உதவியாக வேலை செய்தார். அவர் 1841-ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு முதல் ஜூன் முதல் தாழ்வையில் உயிர்த்தெடுக்குப் பிடித்தினார். ஜூலை முதல் பண்டிகைக்குப் பிடித்தினார். வருஷங்களில் மொழிபெயர்ப்பித்து அதை வாசித்தார். வருஷங்களில் பண்டிகை காலங்களிலே அதிகமாய்ப் பிரசங்கிக்க வேண்டிய தராயிற்று. 1843-ஆம் ஆண்டு திரித்துவத்தின் பண்டிகைக்குப் பிடித்தினார். ஜூலை முதல் 18-ஆம் ஜூலை வரையில் திருக்கோயில்களிலேயும் தமிழில் பிரசங்கித்ததுமன்றி, 8 ஆயத்தப்

Cordes, in Tranquebar. ஜயரைத் தங்கள் பிரதம மிசியோனியாக தரங்கைக்கு அனுப்பினார்கள். அவர் 1840-ஆம் ஆண்டு முசம்பர் முதல் ஜூன் முன்னிட்டு சௌரயிறந்தினார். அங்கிருந்தவர்கள் அவரைப் பலவாருக்கத் தடுத்தும் அவர் தரங்கைக்கு வந்தார். இங்கே மிசியோன் விஜாராண் செய்துவந்த சியோன் கோயில் டேனிஷ் குருவாகிய குனுட்சன் (Knudsen) ஜயர் மிகுந்த ஆவலோடு கோர்தேஸ் ஐயரை ஏற்றுக்கொண்டு, திரேஸ்தன் மிசியோன் சங்கத்தார் காலத்தால் செய்த கண்றிச்காக வெருவாய்க் காலதோடுப்பட்டார். சரித்திரா சம்பாத்தத்தினாலும், சபைப் பெருக்கத்தினாலும் பெயர் பெற்றிருந்த தரங்கை தமது வேலையை ஆரம்பிப்பதற்குத் தகுத்த இடமெனக் கண்ட கோர்தேஸ் ஜயர் முக்கைக் குனுத்சன் ஜயகுங்கு உதவியாக வேலை செய்தார். அவர் 1841-ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு முதல் ஜூன் முதல் தாழ்வையில் உயிர்த்தெடுக்குப் பிடித்தினார். ஜூலை முதல் பண்டிகைக்குப் பிடித்தினார். வருஷங்களில் மொழிபெயர்ப்பித்து அதை வாசித்தார். வருஷங்களில் பண்டிகை காலங்களிலே அதிகமாய்ப் பிரசங்கிக்க வேண்டிய தராயிற்று. 1843-ஆம் ஆண்டு திரித்துவத்தின் பண்டிகைக்குப் பிடித்தினார். ஜூலை முதல் 18-ஆம் ஜூலை வரையில் திருக்கோயில்களிலேயும் தமிழில் பிரசங்கித்ததுமன்றி, 8 ஆயத்தப்



**Dr. G. Paul,**

*(The Fourth Mission Director of the L. E. L. M. from 1911-1923)*



**Dr. G. Ihmels,**

*(The Fifth and the present Mission Director of the  
L. E. L. M. from 1923— )*



**The Rev. J. H. C. Cordes,**  
*(The First L. E. L. M. Missionary to Tranquebar)*

born at Betzendorf in Hanover on 21-3-1813, arrived  
in India on 27-12-1840, returned to Germany and  
died on 9-3-1892.



The Rev. K. Pamperien,  
born at Crivitz in Mecklenburg on 11-8-1845, arrived in  
India on 9-10-1877 and died in Germany on 24-11-1925.

பிரசங்கங்களைச் செய்து, ஆகஸ்டு மே 12-ஆம் ல 19 பிள்ளைகளைத் திடப்படுத்தி, 13-ஆம் ல பாவசங்கீர்த்தன ஆராதனையும், 14-ஆம் ல நங்கருணை ஆராதனையும் செய்து, 136 பேருங்கு பரி. இராப்போசனம் பரிமாறினார். அவரது பட்டாபிஷேகத்தின் 2-ஆம் வருஷமானிய 1842-ஆம் ஞாபெப்புறவரி மே 26-ஆம் ல ஒரு இந்து எதிர்க்கும் அவன் மகலூக்கும் ஞானஸ்நானம் கொடுத்தார். 1843-ஆம் ஞா குனுதசன் ஐயர் நோய்வாய் பட்டுச் சீமைக்குப் போனதால், கோர்தேஸ் ஐயரே மிசியோன் விசாரணைக்குப் பொறுப்பாளியானார்.

1845-ஆம் ஞா டேனிவந்தகாரர் தரங்கன்பாடியை இங்கிலிவ்த் தாராகுங்கு விற்றப்போது அங்கிருங்க கவர்னர் : கர்மாணியிருக்கிறுக்க மிசியோன் ஆலியும் திறமையும் அற்றுப்போன இக்காலத்தில் கோர்தேஸ் ஐயர் தரங்கை மிசியோனைப் பணக்காரர் Tranquebar sold to the British. திற்கு ஒப்புவிப்பது உசிதமென்று யோசனை சொன்னார். சென்னையிலிருந்த ஸ்டெபன்சு : கண்காணியார் அனுநத பிள்ளைபோலான தரங்கன்பாடியைத் தாம் ஒப்புக்கோண்டு பரிபாலிக்க மணதாயிருப்பதாகக் கழித மெழுதித் தெரிவித்தார். தரங்கை இந்ததரன் சபையாசோராதங்கள் சரிப்பத்தை அங்கிலேயருக்கு ஒப்புவித்துவிட்டதுபோல் தங்கள் ஆச்சுமத்தையும் அவர்களுக்கு ஒப்புவித்துவிடாரால், தங்களை ஆத்தான் சபையின் விசுவாசத்தில் விலாடாட்டவும், திரேஸ்தன் மிசியோன் விசாரணைக்குத் தங்களைக் கையளிக்கவும் வேண்டுமென்று தன்மார்க்கராகுங்கு மனுப்பண்ணித் தொண்டார்கள். அவர்கள் மனுப்படியே சரங்கை பிறையாற்றுக் கூபைகள் 1847-ஆம் ஞா திரேஸ்தன் மிசியோன் சங்கத்தாருக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டன. இது நடப்பதற்கு இரண்டு வருஷங்களுக்குமுன் (1845) மாழூரத்தில் வேலை செய்த சர்க்க மிசியோன் சங்கத்தார் அதைச் சேசரத்தை விட்டுப் பெயர்க்கு போகத் தீர்மானித்து. அங்கிருங்க மிசியோன் தோட்டத் தையும் கட்டடங்களையும் விற்றுப்போட மணதாயிருங்கதால், அவற்றை குண்டுர் கலைக்டர் ஸ்டோக்ஸ் (Stokes) தலை முதலியவர்கள் வாங்கி, லைப்பிக் (கிரேஸ்தன்) மிசியோனுக்கு இனுமாகக் கொடுத்தார்கள். இப்படியே தரங்கை மாழூரச் சேசரங்கள் நமது மிசியோன் தன் வேலையைச் செய்வதற்கு ஆரம்ப ஸ்தலங்களாயின.

1849-ஆம் ஆண்டு இத்தேசத்தில் பழைய டேனிவிட் மிசியோவை கூட்டுக்கூட்டு சொந்தமாயிருக்குத் தோட்டங்கும் கட்டப்பட்டங்களும் இலப்பிக் மிசியோன் அனுபவத்துக்கு விடப் பட்டன, இப்படியே இலப்பிக் மிசியோன் என்றோ என்றோ சங்கத்தார் சுத்தபோதக விசுவாசத்திலும், தேசப்பிரமாணத்திற்குப் பொருந்திய உடன்படிக்கையினாலும் பழைய டேனிவிட் ஹல்லே மிசியோன் சங்கத்தாருக்கு வாரிசு களாக அங்கிகரிக்கப்பட்டார்கள். அன்றியும் தென்மார்க்கு அரசாங்கத்தார் எளதுவரையில் இச்சங்கத்திற்குப் பொருள் உதவியும் செய்து வருகிறார்கள்.

பழைய மிசியோனைப்போலவே இத்தப்புதிய மிசியோனும் தன் வேலையைத் தரக்கையில் ஆரம்பித்து, தமிழ் நாடெங்கும் பரப்பவேண்டியதாயிருக்கிறது. ஆகையால் கோர்தேஸ் ஜயர், புத்திவிஞ்ஞானப் போதகங்களால் சீர்குலைக்கிருக்குத் தரக்கைச் சபையையும், பள்ளிக்கூடங்களையும் சீருக்குக் Cordes, கொண்டுவருவது அவருக்கு முதல் வேலை head of the Mission. ஆயிற்று. அவர் ஒப்புக்கொண்ட சபையின் ஆத்துமாக்கள் 1500; பள்ளிக்கூடங்கள் 14, பள்ளிக்கூடமானுக்கர் 650, உபதேசமார்க்க, உபாத்தமார்க்க 16. அவர் தமிழ் மொழியை நன்றாய்க்கற்று, சுத்த கலிசேஷ் போதகத்தைத் திட்டமும் தெளிவுமாய்ப் பிரசங்கித்ததுமன்றி, பள்ளிக்கூடங்களில் தூத்தரன் ஞானோபதேசமும் வேத சரித்திரங்களும் போதிக்கப்படவும், காலை மாலை ஜெபங்கள் கிராமமாய் டடக்கவும் கண்டிப்பான ஏத்பாடு செய்தார்.

1856-ஆம் ஆண்டு தரக்கை மிசியோன் மூன்றும் ஐம்பிலி சிறப்பாய்க் கொண்டாடபட்டது. பலவிடங்களிலுமிருக்குத் தெகைக் Tranquebar கிறிஸ்தவர்கள் தரக்கன்பாடிக்கு வந்தார்கள். M. Jubilee. தஞ்சை வேதநாயக சாஸ்திரியாரும் தமது பாடகரோடு வந்திருக்குத் தெகைக் கொண்டாட தைத்தச் சிறப்பித்தார்.

அவ்வருடமாவும் தரக்கை மிசியோன் சம்பந்தமாக வந்த ஐரோப்பிய குருமார் 14. இவர்களில் ஐம்பிலி காலத்தில் இத்தேசத்தில் இருக்கவர்கள் 8 பேர். ஏனெனில் ஷ்டைமீசர் (Schmeisser) ஜயர் 1848-ஆம் ஆண்டுபோனார். 4 பேர்

மிசியோன் சம்பந்தத்தைவிட்டுச் சீமைக்குத் திரும்பிப் போனார்கள். ஓக்ஸ் (Ochs) ஐயர் உத்தரவின்மேல் சீமைக்குப் போயிருந்தார்.

1856-ஆம் வருஷத்திற்குன் தரங்கைச் சபை (பிறையாறு உள்பட) தொகை விருத்தியாகியிருந்தது. 1840-ஆம் வருஷ மளவும் தரங்கை ஞானஸ்கான டாப்பில் பதிவு செய்யப்பட்டிருந்த ஞானஸ்கானங்கள் 10,749. அத்தொகை 1855-ஆம் ரூ 12,765 ஆயிற்று. திந்த்கு முக்கிய காரணம் திருமேஞ்ஞானம் மூதானார் கிராமங்களில் அநேகர் ஞானஸ்கானம் பெற்றதே. இது முக்கியமாய் மீவியுஸ் (Mylius) ஐயரின் பிரயாசையாலானது. அவர் 1847-ஆம் ரூ முதல் 1849-ஆம் வருஷமட்டும் இங்கே நன்முயற்சியோடு உழைத்தார்.

இந்த ஆரம்பகாலத்தில், நாம் ஏற்கனவே தெரிவித்தபடி மாழுரமும் (1845), அமெரிக்கன் மிசியோனுல் விட்டுவிடப்பட்ட புதுக்கோட்டையும் (1846), சென்னை (1848), திருச்சினுப்பள்ளி 1850), தஞ்சாவூர் (1851) வட்டங்களும் நமது மிசியோன் சேகரங்களாயின. இச்சேகரங்களில் 1850 வருஷமுதல் 1855 வருஷமட்டும் ஞானஸ்கானம் பெற்ற இந்துக்கள் 1356.

ஆகவே, ஜூலியல் (1856) வருஷத்தின் ஆரம்பத்தில் நமது மிசியோன் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 4166. இவர்கள் நடவே பேவைசெய்த இந்திய ஊழியர் : 2 பிரசங்கிமார், 20 உபதேச மார், 22 உதவி உபதேசிமார். பள்ளிக்கூடங்களின் தொகை 38, அவைகளில் போதித்த பாத்திமார் 41, படித்த மாண்புகர் 1031.

மேற்கூறிய பள்ளிக்கூடங்களில் விசேஷித்தவை: இங்கி லீவ் தமிழ்ப் பாடசாலையோடு கூடிய தரங்கை செயினேரி, தரங்கை பெண் பாடசாலை, பிறையாற்றுப் பெண் பாடசாலை, மாழுரம், சென்னை சதுரங்கபட்டணத்திலிருந்த ஆதரிப்புப் பள்ளிக்கூடங்கள், புதுக்கோட்டை இங்கிலீவ் தமிழ்ப் பாடசாலை.

லைப்சிக் மிசியோனின் ஆரம்ப வேலையின் நற்பலனாக நாம் தொகுத்துச் சொல்லிய அச்சேகரங்கள் பள்ளிக்கூடங்களின் சங்கதிகளைப் பின்னால் சற்று விபரமாய்ப் பேசுவோம். ஆயினும், கர்த்தருடைய நாமத்தில் தொடங்கிய இந்த மிசியோன்

வேலையை அவர் ஆசீர்வதிக்கச் சித்தமாயிருந்தா ரெண்பது மேற்கூறிய விசேஷங்களால் தெளிவாம்.

### 3. மிசியோன் லிசார்ஜினைக்கும் எஃத்தக்குமான கூட்டங்கள்.

ஆரம்பத்தில் கோர்டேஸ் ஐயர் தனிக்கையில் மிசியோன் லிசார்ஜினையை கடத்திவந்தார். அதிக ஐயர்மார் வாத் தொடங்கியபின் சமயாசமயங்களில் மிசியோன் சங்கத்தினைப் பேசி ஒழுங்கு செய்யும்படி 1846-ஆம் ஈஸ் முதல் கான்பரன்ஸ் சங்கம் (Missionary Conference) ஏற்பாடாயிற்று, ஐயர்மார்

தொகை இன்னம் அதிகரிக்கவே, அவர்கள் M. Conference. பல நூர் இடங்களினின்று அடிக்கடி, கான்பரன்ஸ் கூட்டத்திற்கு வரக்கூடாமையால், 1858-ஆம் ஈஸ் (Missionary Church Council) என்ற ஆலோசனைச் சங்கம் தரவுகையில் ஏற்படுத்தப்பட்டது. அதன் தலைவர் சீனியர் என்கிற பட்டமுடையவராய் அதை Ch. Council. கடத்தி வந்தார். முதல் சீனியர் கோர்டேஸ் ஐயர் (1858-1864), இரண்டாவது சீனியர் கவார்ச் ஐயர் (1869-1787), மூன்றாவது சீனியர் கிரெம்பர் ஐயர் (1887-1889), காலாவது சீனியர் பம்பீன் ஐயர் ; இவருக்கு 1902-ஆம் வருட முதல் சிரேஷ்டர் (Provost) என்கிற பட்டம். அவருக்குப்பின் மைனர் ஐயர் சிரேஷ்டர் ஆனார்.

ஆலோசனைச் சங்கம் ஏற்பட்ட 1852-ஆம் வருட முதல் ஐயர்மார் வருஷத்தோறும் ஜனுவரி அல்லது பெப்ரவரி மாதத்தில் தரவுகையில் கூடிவந்து, மிசியோன் கடபடிகளை ஆலோசனைச் சங்கத் தலைவரால் கேட்ட

German Synod. நிக்கு, மிசியோனின் முன்னோற்றத்துக்கான விசேஷங்களைக் குறித்து யோசித்து, அவசியமான ஏற்பாடுகளையும் தீர்மானங்களையும் செய்வதற்கான ஒழுங்கு பண்ணப்பட்டது. இப்படிச் கூடுகிற வருஷாந்திரக் கூட்டம் கர்மாணிய பாவையில் நடந்தேறும்.

P. Conference. இதற்கு சிலேடு என்று பெயர். இந்த கர்மாணிய சிலேடு கூட்டத்திற்கு முங்கிண இரண்டு தினங்களில் கடேச குருமாரும் சேர்ந்து, தங்கள் ஊன்றக் கட்டுதலுக்கும் சபைகளின் ஈலத்துக்குமேற்ற பல

விஷயங்களைப் பேசுகிறதற்கான குருக்களின் தமிழ்க்கூட்டம் 1864-ஆம் ஆண்டுத்தப்பட்டது.

1887-ஆம் வருஷம் தமிழ்நாட்டுச் சவிசேஷ அத்தரன் திருச்சபையின் பொதுக் கூட்டம் கூடிலை ஏற்பாடாகி, முதலாம் பொதுக்கூட்டம் தஞ்சாவூரிலும், Tamil Synod. இரண்டாம் பொதுக்கூட்டம் (1890) திருச் சின்பள்ளியிலும், மூன்றாம் பொதுக்கூட்டம் (1893) சென்னையிலும், காலாம் பொதுக்கூட்டம் (1896) தங்கையிலும், ஐந்தாம் பொதுக்கூட்டம் (1899) நாகபட்டனத்திலும், ஆரூம் பொதுக்கூட்டம் (1902) சீர்காழியிலும், ஏழாம் பொதுக்கூட்டம் (1905) தஞ்சாவூரிலும் கூடிவர்த்தது. மூன்று வருஷத்திற்கு ஒருமுறை கூடிவருகிற இந்தப் பொதுக் கூட்டத் தற்கு அங்கீராசனப்பதியாகிய ஆலோசனை சங்கத் தலைவரும், கர்மாணிய சினேட் கூட்டத்தார் தெரிந்து கொள்ளும் 3 ஜேரோப்பிய குருமாரும், சவேதிவு மிசியோன் காரியதரிசியும் அங்கிய குருமார்யாவரும், முகாமைச் சங்கம் ஏற்பட்டிருக்கும் சபைகளின் ஸ்தாபித்திகளும் வருவார்கள். இதில் கூடிவான் தோருக்கு எழுப்புதலான ஆராதனைகள் நடப்பது மன்றி, தலைவரால் சென்ற மூன்று வருஷத்து ரிப்போர்ட்டு வாசிக்கப்படும். பொதுப் பொக்கிளங்களின் கணக்குகள் விபரிக்கப்படும். விசவாசத்திற்கும் சன்மார்க்கத்துக்குமடுத்த விஷயங்களைப் பற்றி உபக்கியாகிக்கப்படும். சபைகளின் அபிவிருத்தங்களைப் பல சங்கத்துகள் பேசித் தீர்மானிக்கப்படும்.

#### 4. லைப்சிக் மிசியோன் ஜீகரங்கள்

தாங்கை.

##### 1. தரங்கைச் சபை.

ஈாம் ஏற்கனவே பார்த்தபடி டேனிஷ் ஹஸ் மிசியோன் கடைசி குருவாகிய கெமரர் ஐயர் மரணத்திற்குப் பின் தரங்கைச் சபையை விசாரித்து வந்த குனுத்சன் ஐயரிடத்தில் விருந்து கோர்தேஸ் ஐயர் அதை 1853-ஆம் வருஷம் மே மீ

ஒப்புக்கொண்டு 1870-ஆம் ஈசு வரையில் அதை நடத்தி வந்தார். அவர் செய்த ஆரம்ப வேலைகளை முன்ன மேயே தெரிவித்திருக்கிறோம். அவருடைய Tranquebar. விசாரணையில் தரங்கைச் சபை விருத்தி யடைஞ்சு வந்ததென்பது நிச்சயம், சபையில் கயாதினமும் சுயபரிபாலனமும் உண்டாவதற்கான முதல் முயற்சி அவரால் செய்யப்பட்டது. அவரது முயற்சியின் நற்பல ஒசு 1849-ஆம் வருஷத்திலே எருசலேம் பெதல்கேம் சபைகள் கோவில் பொக்கிஷம் சேர்க்கத் தொடங்கினார்கள். அவர்கள் சேர்த்த தொகையோ ஒரு பொக்கிஷ சேர்ப்பாக வைக்கப்படாமல் அப்போதப்போது கோவிலுக்கென்றும் கோவிலுமியருக்கென்றும் செலவழிக்கப்பட்டது. ஆயினும், 1868-ஆம் ஈசு டிரெக்டர் ஹார்ரதலாந்து சாஸ்திரியார் தற்கையில் கூடிய ஜயர்மார் கூட்டத்தில் சபைப் பொக்கிஷ சட்டம் களை ஏற்படுத்தியபின் தரங்கைச் சபையே மந்த சபைகளுக்கு முங்கீர்க்கொண்டு ஒழுங்காய் மாதாந்தர வீதம் சேர்க்க ஆரம்பித்தது. இதனாலும், கொல்லேகியும் சங்கத்தார் உதவியினாலும் சபைப் பொக்கிஷம் அதிகரித்து 1881-ஆம் வருஷத்திலேயே சுயபரிபாலன சபையாகத் தொடங்கிறது. 1891-ஆம் ஆண்டிலோ அது சபைகுரு, கோவிலுமியர் சம்பளத்தை மிச்யோன் உதவியும், போதகராதரிப்புப் பொதுப் பொக்கிஷ உதவியுமின்றி கொடுக்கக் கூடியதாயிற்று.

1865-ஆம் ஆண்டளவும் கோர்தேஸ் ஜயர் தனிமையாக தரங்கைச் சபையை விசாரித்து வந்தார். அவ்வருஷத்திலோ ஆ. ம. சாமுவேல் ஜயர் அவருக்கு உதவியாளாகி, வியாதியி ஸியிந்தம் பென்ஷன் டெற்ற 1880-ஆம் வருஷமட்டும் தரங்கைச் சபையை விசாரித்து வந்தார். 1879-ஆம் வருஷக் கடைசியில் ஞா. சாமுவேல் ஜயர் சபைகுருவாகி 1891-ஆம் வருஷமட்டும் அதைச் சுவார்ச் ஜயர் மேல் விசாரணையில் நடத்தி வந்தார். அவ்வருஷம் ஞானுபிழேகம் ஜயர் சபை குருவானார். அவர் சகவீனத்தின் பொருட்டு மாற்றப்பட்டபின் வே. தேவசகாயம் ஜயர் தரங்கைச் சபைக்குக் குருவானார்.

தரங்கைச் சேர்த்தின் கிராமச் சபைகளில் முக்கிய மாணவை மூன்று: வெளிப்பாளையம், சங்கதிரப்பாடி, பெரிய மாணிக்கப்பங்கு. இந்த மூன்று இடங்களிலும் கெடுநாளாகப் பள்ளிக்கூட வேலை கிரமமாய் நடந்துவந்தும், பின்னால் இரண்டு



The Rev. N. Samuel,

Born on 15-6-1850 at Kumbakonam - ordained on  
31-10-1877 and died at Madras on 20-5-1927

பாஷ்னிக்கூடங்கள் பிள்ளைகள் குறைவால் மூடப்பட்டுபோயின. வெளிப்பாளையத்தில் பூர்வத்திலேயே சபையாரால் கட்டப் பட்ட ஒரு ஜெபவீடு உண்டு. அதில் புதன்

**Velipalayam.** கிழமைதோறும் ஜெபம் நடந்து வருகிறது.

ஆரம்பத்தில் சங்கிரப்பாடி கிறிஸ்தவர்கள் மிகுத்திருந்த இடம். அங்கிருந்த கிறிஸ்தவ குடும்பங்களினின்று: சாமிதாசன், ம. பாக்கியம், தெ. ஆரோக்கியம் என்ற கரு

மாரும், பிறையாறு சாங்தப்ப பிள்ளை, நாகை

**Sandrapadi.** ஜூயாப்பிள்ளை முதலிய பிரக்கியாதியான சபையாரும் வெளிப்பட்டார்கள். உத்தியோக

முகாந்திரத்தால் அங்கிருந்த வெகுபேர் வெளியேறிவிட்டார்கள். தற்காலம் அங்கே சில ஏழைக் கிறிஸ்தவர்கள் இருக்கிறார்கள்.

பெரியமாணிக்கப்பங்கு என்ற கிராமத்தில் 1852-ஆம் ஞா கட்டப்பட்ட ஜெபவீடு 1880-ஆம் ஞா மழையினால் இடிந்து போகவே, அதுத்த வருஷத்தில் ஒரு அழிய **Periamanickapangu.** தெய்வாலயம் கட்டப்பட்டு, கர்மேல் தெய் வாலையம் எனப் பெயர் பெற்றது. பெரிய மாணிக்கப்பங்கு கிறிஸ்தவர்களில் பலர் சென்னைக்கு வலசை வாங்கி, சலவியிலும் நாகரிகத்திலும் அதிகரித்து, சபைக்கு அலங்காரமான அவயவங்களானார்கள்.

இந்தியாவிலுள்ள புரோட்டெஸ்டாண்டு மிசியோன் கோயில்களில் எல்லாம் முதலாவதாகிய தரங்கை புது ஏருசௌம் கோயில் 1877-ஆம் வருஷம் கிரால் ஜூயரால் புதுப் பிச்கப்பட்டது. அதற்கு 1886-ஆம் வருஷம் சபையாரில் ஒருவராகிய சாலமோன் ஜூயாப்பிள்ளை என்பவரது சுய செலவில் உயர்வாசனங்கள் சுவதரிச்சப்பட்டன.

**காரைக்கால்:** இது பிராஞ்சு ஸாக்காவில் உள்ள வியாபாரப் பட்டணம், இதிலே பூர்வம் ஆரோன் நாட்டையரால் சேர்க்கப்பட்ட ஒரு சபையிருந்தது.

**Karikal** டெனிஷ் மிசியோன் ஈவிவடைந்த காலத்தில் விசாரணைக் குறைவால் பலர் ரோமான் சபையில் சேர்ந்தும், பலர் மருள விழுந்தும் போனார்கள். மீதியாயிருந்த பேர்களை 1820-ஆம் ஞா கெமர் ஜூயர் கவி. பிர. சங்கத்தாருக்கு ஒப்புவித்தார்.

தரங்கையினின்று பிழைப்பின் நிமித்தம் காரைக்காலில் குடியேறியிருந்த இரண்டொரு வுத்தரன் சபைக் குடும்பங்களைச் சமயாசமயங்களில் போய் விசாரித்து வந்த சபை குருவாகிய ஞா. சாமுவேல் ஐயர் கர்த்தருடைய ஒத்தாஸையால் அவ்விடத்தில் ஒரு சபையைச் சேர்க்க முயன்றார். அந்த பிராஞ்சு லாக்கா பிரஜூசளான 10 பேர் 1885-ஆம் ஷூ மே மூ 1-ஆம் வெள்ளு தாங்கை ஏருசலேம் கோயிலில் ஞானஸ்கானம் பெற்றார்கள். 1885-ஆம் ஷூ கோயில்பத்தென்ற இடத்தில் தரங்கைக்கு வரும் ரஸ்தா ஓரத்தில் ஒரு மனைக்கொல்லை வாங்கப்பட்டு, அதில் 1886-ஆம் ஷூ ஒரு சிறு கோயிலும் கட்டப் பட்டது. அதன் பெயர் எபேன் எசேர். பிராஞ்சு லாக்காவி ஹன்ளதும், ஏற்கனவே கிறிஸ்தவர்கள் இருப்பதுமான பூவும் என்ற கிராமமும் காரைக்காலோடு சேர்க்கு 1891-ஆம் ஷூ முதல் காரைக்கால் வட்டம் பிரத்தியேகச் சேகரமாயிற்று. அப்போதப்போது இரண்டொரு புறமத்தினர் ஞானஸ்கானம் பெற்றதுமன்றி, ரோமானித்தாரில் இரண்டொருவரும் சபையில் சேர்க்கத்தால் சபை பெருகத் தொடங்கிறது. 1896-ஆம், 1897-ஆம் வருஷங்கள் பஞ்சகாலமாயிருந்ததால் அநேகர் ஞானஸ்கானம் பெற்றார்கள். இதனால் மேலைகாசா குடி, வளிஷ்டர் குடி கொல்லாபுரம் என்ற இடங்களில் சிறு சமைகள் சோதுவாயிற்று. 1901-ஆம் ஷூ மேலைகாசாகுடியில் கூரைக்கட்டான ஒரு சிறு கோயில் கட்டி, அதற்கு அந்புதாதர் கோயிலென்று பெயரிடப்பட்டது.

சென்ற 50 ஆண்டுகளில் நீண்டகாலம் தரங்கையில் சபை குருக்களாகக் கேவைபுரிக்தோர் T. யோசேப்பு, M. பவுல் அருளப்பன், A. C. செபல்தியான், G. ஐான் தாவீது, A. M. கதவாச்சரியம், A. D. ஞானுகிக்கம், R. தேவசகாயம், J. W. அப்பாவு, J. அருள்தாஸ், G. T. வேதாவனிக்கம், D. A. ஜேர்க்கப் முதலியோர்.

தரங்கைக்கு மீண்டும் போதனாமுறைப் பாடசாலை, குருக்கள் வகுப்பு, செமினேரியும் வந்ததுமன்றி ஒரு புதிய வைரல்கூலும் ஏற்பட்டதால் இப்போது தரங்கைச் சபை சிறந்து விளங்குகிறது.

## 2. செமினேரி

இத்தேசத்தில் மிசியோன் வேலை சரியாம் டட்டேறு வதற்கு இத்தேசத்தாரான மிசியோனுழியர் மிகவும் அவசிய

மெனக் கண்ட சிக்ன்பால்க் கிரேஷ்டர் மினியோ னூற்றியரை ஆளாக்குவதற்கான செமினேனிப் பாடசாலையை ஸ்தாபித்த விஷயத்தை ஏற்கனவே தெரிவித்திருக்கும் செமினேனிப் பாடசாலை இருந்து வருகிற காலத்தில் அப்பாடசாலை இருந்து தில்லை. ஆகையால் அவர் குனுத்சன் ஜெயரோடும், டேனிஷ் இராஜாங்கள் ஆலோசனைக்காரரான தீம்ரோத் துரையோடும் யோசனைபண்ணி, ஒரு செமினேனியை ஸ்தாபிப்பதற்கான ஏற்பாடுகளைச் செய்தார். அதற்கு ஒரு கட்டடம் தேவைபாயிருக்கதால், இப்பொழுது பிறையாற்றில் ஜெரோப்பிய கோதரி குடியிருக்கும் மினியோன் வீட்டை எல்ததில் வாங்கப் பார்த்து 500 ரூபாய் வரையில் உயர்த்திக்கேட்டார். கப்பராயலு காட்டு என்ற ஒரு இடது தனவான் அதை 550 ரூபாய்க்குச் கேட்டு, வாங்கிவிட்டார். பிறகு மூது கிரிஸ்தவர்களில் ஒருவருடைய முயற்சியால் மேற்கூறிய தனவான் அதைத் தாம் வாங்கிய விலைக்குத் கோர்தேஸ் ஜயருக்கு விற்றுப்போட்டார். 1842-ஆம் ஞூ பெற்றுவரி மீ 12-ஆம் ஏ. கிரயசாசனம் செய்யப்பட்டது. அந்த வருஷம் செட்டெட்பர் மீ 11 ஆம் ஏ சாயங்காலம் செமினேனி திறப்பதற்கு ஆயங்தமாக அந்த வீட்டிலே ஜெபக் கூட்டம் ஈடுத்தது. அதில் கும்பகோணம் லண்டன் மினியோன் குறுவாகிய மீமோ ஜெயர் யோவான் 10, 27-30-ஜ் விஸ்தரித் தார். மறுசினமாகிய 12 ஆம் ஏ திங்கள் கிழமை காலையில் குனுத்சன், சிம்மோ என்ற ஜெயர்மாரும் சில முக்கியமான கிரிஸ்தவர்களும் வந்திருக்காயில், ‘அதிசயங்களை எல்லா இடமுஞ்சு செய்யும்’ என்ற ஞானப்பாட்டைப் பாடினார்கள். கோர்தேஸ் ஜெயர் மத்தேய முதலாம் அதிகாரத்தை எடுத்து, வாக்கியம் வாக்கியமாய் பிள்ளைகளை வாசிக்கச் சொல்லி, வேத சரித்திரம் படிக்கவேண்டிய அவசியத்தை வற்புறுத்திப் பேசினார். பிறகு குனுத்சன் ஜெயர் செமினேனியின் அவசியத்தைக் காண்பிக்கும் சில வார்த்தைகளைப் பேசி, ஒரு சுருக்க ஜெபகம் செய்து ஆசிர்வாதங்கூறினார்கள், செமினேனி வேலையை ஆரம்பித்தார்கள்.

1845-ஆம் ஞா குன் மீ வரையில் செமினேனி கோர்தேஸ் ஜெயர் விசாரணையில் இருந்தது. அவருக்குச் சபை வேலை அதிகப்பட்டதால் சுவார்ச் ஜெயர் அதன் விசாரணையை ஒப்புக் கொண்டு 4½ வருஷங்காலம் அதை நடத்தினார். இதற்குன்

கோர்தேஸ் ஜயர் சீமைக்குப் போய்த் திரும்பினார். செயி  
னேரியைக் கோட்டையில்குத் துங்கிலோ தமிழ்ப் பாட  
சாலையோடு சேர்த்து கடத்துவது உசிதமேன்று கோர்தேஸ்  
ஜயர் இல்லாத காலத்தில் ஜயர்மார் தீர்த்  
J. M. N. Schwarz. திருக்கார்கள். ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாட  
சாலையை விசாரித்து வந்த ஜபி துரை  
(Eibye) 1849-ஆம் ஞா அந்டோபர் மீ ஆரம்பத்தில் அதை  
அப்பெல்ட் (Appelt) ஜயரிடம் ஒப்புவித்து, அந்த மீ 29-ஆம் வெ  
றிறங்குப்போனார். முன் செய்யப்பட்ட தீர்மானத்தின்படியே,  
பிறையாற்றிலிருந்த செயினேரி கோட்டைக்கு மாற்றப்பட்டு,  
அங்கிருக்க ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாடசாலையோடு சேர்க்கதாய்  
1850-ஆம் ஞா ஜனவரி மீ 7-ஆம் வெ திறக்கப்பட்டது. பின்ற  
யாற்றுக் கெமினேரியிலிருக்க மாணுக்கர் 43. இவர்களில்  
ஆதரிப்புச் சாலைக்குட்பட்டேர் 31. கோட்டைப் பள்ளிக்கூட  
மாணுக்கர் 46, புதிதாய்ச் சேர்க்கோர் 5 பேர். ஆகவே கலந்த  
பள்ளிக்கூட மாணுக்கர் தொகை 94. இவர்கள் மூன்று வகுப்  
பாய்ப் பிரிக்கப்பட்டார்கள். கோர்தேஸ் ஜயர் ஏருசலேம்  
கோயிலுக்கு எதிரிலுள்ள மிகியோன் வீட்டில் வசித்து,  
செயினேரியை விசாரித்து, உயர்க்கு வகுப்பில் வேதசரித்திரம்,  
ஞானேபதேசம், லத்தின், கர்மானிய பாணவத்களைப் படிப்பித்து  
வந்தார். ஜபி துரை இறங்குது முதல் காலியாய்ப் போன  
ங்கதாவனத் தோட்டத்தில் உள்ள வீட்டிலே வசித்து  
அப்பெல்ட் ஜயரால் மாணுக்கரின் ஆதரிப்புக் கூடம்  
விசாரிக்கப்பட்டது.

சுதேச கிறிஸ்தவர்களில் தகுக்க பேர்களை குருமாராக்க  
வேண்டுமென்பதே செயினேரியை ஏற்படுத்துவதில் கோர  
தேஸ் ஜயகுக்கிருக்க முக்கிய கோக்கம். இதற்காக, அவர்  
சீமைக்குப் போய்த் திரும்பினாபின், கான்பரன்ஸ் கூட்டத்  
தார் : சாமுவேல், கல்லதம்பி என்கிற இரண்டு பேரை 1849-  
ஆம் ஞா மே மீ 31-ஆம் வெ தெரிக்குகொண்டார்கள். சாமு  
வேல் என்பவர் ஆரோன் காட்டையர் சுதந்தி  
I. Divinity Class. யாரான மதுரவாசகம் பின்னை குமாரன்.

இவர் ஆரம்ப முதல் கோர்தேஸ் ஜயரின்  
பிரிய சீவனாயிருக்கு போதக விவகங்களில் மிகத் தேறினவர்.  
கல்லதம்பி என்பவரோ காஸ்பார் கோலோப் ஜயரால் தஞ்சா  
ஞானில் ஞானஸ்நானம் பெற்ற ஒரு முசாரியின் மகன், இவர்

கூடலூரிலே இங்கிலீஷ் மிசியோனிலும், கும்பகோணத்தில் வண்டன் மிசியோனிலும் உபதேசியாராயிருந்து சபை வேலையில் அனுபவ முறிர்ந்தவர். இந்த இரண்டு பேருக்கும் மார்ச்சு, மீலியுள் என்ற ஜயர்மார் வேத சாஸ்திரத்திற்குரிய போதனை செய்தார்கள். 1850-ஆம் ஈ கோர்தேஸ் ஜயர் போதக சாஸ்திரமும், ஆத்ம விசாரணை சாஸ்திரமும் (Dogmaties and' Pastoral Theology) கற்பித்தார். 1851-ஆம் ஈ மார்ச்சு மீ 28-ஆம் ஒ அவர்கள் பரீட்சை கொடுத்து, பிரசங்கி மாராக்கப்பட்டார்கள். அவ்விருவருக்கும் 1860-ஆம் ஈ சூன் மீ 27-ஆம் தேதி தாங்கையில் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது.

1852-ஆம் ஈ கிறிஸ்தியான், ஆரோன், சாலௌமோன் என்றவர்களுக்கு வேதசாஸ்திரம் கற்பிக்கத் தீர்மானித்தும், பல முகாங்கிரங்களால் சரிப்படாமற் போயிற்று.

**Appelt.** அவர்கள் மிசியோன் வேலை கற்றுக்கொள்

ஞம்படி ஜயர்மாருக்குச் சீதப்பிள்ளைகளாக நியமிக்கப்பட்டார்கள். சபையில் காணப்பட்ட ஜாதி வித்தியாச விஷயமாய் ஜயர்மாருக்குள் உண்டான ஒவ்வாமையின் நியித்தம் கோர்தேஸ் ஜயர் 1857-ஆம் ஈ சீமைச்சுப் போவதற்கு அவசியம் நேரிட்டதால் செமினேரி விசாரணை அந்த வருஷம் செப்டெம்பர் மாத முதல் அப்பெல்ட் ஜயருக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டது. அவர் அதை 1858-ஆம் ஈ பெப்ரவரி மாதம் மட்டும் வீசாரித்து வந்தார்.

அப்பொழுது கலந்த செமினேரியும் இங்கிலீஷ் பள்ளிக் கூடமும், தகுந்த மிசியோனுழியரை ஆளாக்கப் போதுமான சீரில் இல்லாமையால், அதை அச்சிருக்குக் கொண்டுவரும் படிக்கான சாமர்த்தியமுடைய ஒருவரைத் தேடுவது சங்கத் தாரின் விசேஷித்த கவலையாயிருந்தது.

**Stachlin.** பேர்பெற்ற ஸ்தேலீன் ஜயரே அதற்குத் தகுந்தவரென்று கிரவுல் சாஸ்திரியார் கண்டு

யிட்ததார். அந்த ஜயர் 1858-ஆம் ஈ மார்ச்சு மீ செமினேரி விசாரணையை ஒப்புக்கொண்டார். கல்வித் திறமையும், போதக சமர்த்தும், விசாரணைச் சக்தியும் பொருந்திய ஸ்தேலீன் ஜயரால் செமினேரி வகுப்புகளிலும் இங்கிலீஷ் பள்ளிக்கூட வகுப்புகளிலும் விசேஷித்த விரத்தி காணப்பட்டது. ஜாதி வித்தியாச வெகற்தால் 38 மாணுகருள்ள தாய் சிறுகிப்போன பாடசாலை மூன்று வாரத்திற்குள் 84

மாணக்கருள்ளதும், 8 மாதத்துக்குள் 150 மாணக்கருள்ளது மாயிற்று. 1859-ஆம் ஞா அநேகர் உபதேசிமாரும் உபாத்தி மாருமாய் வெளியேறினார்கள். அத்த வருடத்தில் 4 பேர் உபதேசிமார் வகுப்பிலும் 18 பேர் உபாத்திமார் வகுப்பிலும் படித்தார்கள்.

ஸ்தேதலீன் ஜயர் விசாரணைக்குள் ஒரு வேதசாஸ்திர வகுப்பும் ஏற்பட்டு. அதில் படித்தவர்களில் 5 பேர் பிரசங்கி மாராச வெளிப்பட்டார்கள். இவர்களில் 1864-ஆம் ஞா எப்ரில்

**Doederlein.** மூன்றால்வருக்கும் 1865-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மூ 19-ஆம் வெ தரங்கையில் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது. அவர்கள் ஞாணக்திரம், சாமிதாசன், திறிஸ்தியான், பாக்கியம் என்ற ஜயர்மாரே. இயல்பாக எமது மிசியோன் எடபடிகள் எடக்கும் மந்தகதிக்கும் ஸ்தேதலீன் ஜயருக்குரிய தீவிரதிக்கும் சரிப்படாமல் போனதால், அவர் 1865-ஆம் ஞா செப்டெம்பர் மூ நாளைக்கும், அங்கிருந்த தேடர்லைன் ஜயர் செமினேரிக்கும் மாற்றப்பட்டார்கள்.

தேடர்லைன் ஜயர் செமினேரியை ஒப்புக்கொண்டபோது அதனேடு சேர்க்கப்பட்டிருந்த ஆங்கிலோ-தமிழ்ப் பாடசாலை மீ. வெப்பர் ஜயருக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டது. (சென்ற்ரல் பாடசாலையைப் பற்றிய அத்தியாயம் பார்க்க.) ஒரு புதிய வேதசாஸ்திர வகுப்பு தேடர்லைன் ஜயரால் ஏற்பட்டு அவ்வகுப்பினின்று 4 பிரசங்கிமார் 1869-ஆம் ஞா மே மீ வெளிப்பட்டார்கள். இவர்களில் ஆசிர்வாதம் பிரசங்கியாருக்கும் S. D. பொன்னப்ப பிரசங்கியாருக்கும் 1874-ஆம் ஞா குன் மூ 7-ஆம் வெ-யிலும், ஜே. தா. தாவீது பிரசங்கியாருக்கு 1876-ஆம் ஞா அக்டோபர் மூ 8-ஆம் வெ-யிலும் அமிர்தம் பிரசங்கியாருக்கு 1877-ஆம் ஞா டிசம்பர் மூ 16-ஆம் வெ-யிலும் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது.

1870-ஆம் ஞா தேடர்லைன் ஜயர் சீமைக்குப் போனதால், உயர்க்க செமினேரி A. புரும்ப்பான்டு ஜயர் விசாரணைக்கும்,

**Blomstrand & Schaeffer** தாழ்ந்த வகுப்பு E. வெப்பர் ஜயர் விசாரணைக்கும் உள்ளாயிற்று. 1874-ஆம் ஞா ஸி. ஹந்துமன் ஜயர் செமினேரியின் தலைவராய் நியமிக்கப்பட்டு, பிரிக்க வகுப்புகள் ஒன்றுயச் சேர்த்துப் பின்றயாற்றுக்குக் கொண்டுபோனார். செமினேரியில் படித்து

வெளியேறும் உபாத்திமார் துரைத்தனத்தாரால் அங்கிகரிக்கப் படக் கூடும்படி சர்க்கார் சம்பந்தமான ஒரு போதனை பயிற்சிச் சாலையை ஏற்படுத்துவதற்கான முயற்சிகள் அக்காலத்தில் ஆரம்பிக்கப்பட்டன.

**R. Handmann.** ருக்குப் போன சமயத்திலேயே ஒரு வேத சாஸ்திர வகுப்பு ஹர்துமன் ஐயரால் ஆரம்பிக்கப்பட்டது. துவக்கத்தல் அதில் ஆறு பேர் சேர்க்கும், சில மாதங்களுக்குப் பின் ஒருவர் வியாதியினால் வகுப்பை விட்டுவிட கேட்டது. மற்ற ஐச்துடேள் இருவர் வகுப்பு முடிவுமுன் இறந்தபோக, க. தேவசகாயம், ஞா. சாமுவேல், த. பி. பெரியநாயகம் என்ற மூன்றுபேர் மாத்திரம் 1876-ஆம் ஞா பிரசங்கி மாராய் வெளிப்பட்டார்கள். இவர்களுக்கு 1978-ஆம் ஞா அக்டோபர் மீ 31-ஆம் வெளியேற்று வருசலேம் ஆஸ்யத்தில் குருப்பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது.

1876-ஆம் ஞா ஹர்துமன் ஐயர் சீமைக்குப் போனதால் புனும்ஸ்திராண்டு ஐயர் (பெர்க்ஸ்தெத்த் ஐயர் உதவியுடன்) செமினேரியை நடத்தி வக்தார். 1878-ஆம்

**Ihlefeld.** வருஷத் துவக்க முதல் செமினேரி ஈல பெல்ஸ்டையர் விசாரணைக்குப்பட்டது. இவர்

செமினேரியில் வழக்கமாய் ஏற்பட்டிருக்க வகுப்புகளையன்றி, 1879-ஆம் ஞா ஒரு உபதேசிமார் வகுப்பையும் ஸ்தாபித்தார். அதற்கு 14 பேர் அழைக்கப்பட்டார்கள். ஒரு வருஷத்திற்குப் பின் இவர்களில் 8 பேர் உபதேசிமார்களாக மாற்றப் பட்டார்கள். 6 பேர் வேதசாஸ்திர வகுப்பில் படித்து, 1881-ஆம் ஞா டிசம்பர் மீ 16-ஆம் வெளியேற்று பிரசங்கிமார்களாய் வெளிப்பட்டார்கள். அவர்களில் ஞா. தேவசகாயம், தே. தாலீது என்றவர்கள் 1884-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மீ 3-ஆம் டெயிலும் வே. ம. அந்தோனி, ஞானபிழேஷம் என்றவர்கள் அதே வருஷம் அக்டோபர் மீ 12-ஆம் டெயிலும், ஞா. தேவாசீர் வாதம் என்றவர் 1886-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மீ 14-ஆம் டெயிலும் குருப்பட்டம் பெற்றனர்.

1882-ஆம் ஞா ஜஹவரி மீ ஈலபெல்ஸ்டையர் மறுபடியும் ஒரு உபதேசிமார் வகுப்பை ஆரம்பித்தார். அந்த வகுப்பினின்று 7 பேர் டிசம்பர் மீ உபதேசிமாராக வெளிப்பட்டார்கள். அவர்களே படித்த மற்ற ஆறுபேர் வேதசாஸ்திர வகுப்பில் சேர்க்கப்பட்டார்கள். இந்த ஆறுபேரும் 1884-ஆம் ஞா

இசம்பர் மீ 16-ஆம் விரசங்கிமாராக தலைப்பப்பட்டார்கள். இவர்களில் சுகாக்கு, மதுவேல் என்பவர்கள் 1887-ஆம் ஆண்டிலே முப்பு 12-ஆம் விவாதம் ஒவ்வொன்று

**Pamperien.** சுகாயம், ஆ. சாலோன், T. S. S. மாத  
கோடு, சா. சாமுவேல் எண்டவர்கள் 1890

•ஆம் வீடு டிசம்பி மீ 14-ஆம் வெளிலும் குருப்பட்டம் பேற்றுக்கூடன். கலைபல்ளடையர் செயினேரியை எழு வருஷக்காலம் கடத்தயபன் 1885-ஆம் வீடு மார்ச்சு மீ 1 அதைப் பம்பான் ஜியருச்கு ஒப்புவித்துச் சிமைக்குப் போனார்.

பம்பரீன் ஜயர் சாலத்திலேதான் செமினையிலே ஒட்டிய (அடிரயனில்) உபாத்திமைப் பாடசாலை சர்க்கார் அங்கிசிரிப்புக்கும் விசாரணைக்கும் உள்ளாயிற்று (1887). அவர் செமினையின் சாதாரண வகுப்புகளையன்றி, 1887-ஆம் மூலம் ஒரு உபதேசிமார் வகுப்பையும், 1890-ஆம் மூலம் ஒரு உபதேசிமார் வகுப்பையும் ஏற்படுத்திப் படிப்பித்தார்.

1891-ஆம் ஞா ஜூலையில் அவர்கள் செயினேரியை கேரிங் ஜூரிடம் ஒப்புவித்து குலை மீ சிமைக்குப் போனார். 1892-ஆம் Gehring. Seminary வருஷம் செப்டெம்பர் ம் 11, 12 தெத்துகளில் Jubilee. செயினேரியின் முதலாம் ஜூலை வெகு

திற்பாய்க் கொண்டாடப்பட்டது. இதற்காகப் பல சேகரங்களிலிருந்தும் செமினேசியின் பழைய புதிய மானுக்கான அடேக்மிகியோ ஹூமிபர் வந்திருக்கார்கள். அவர்களால் ஒரு ஜப்பிலிப் பொக்கிஷமும் சேர்க்கப்பட்டது.

1900-ஆம் வருடத் துவக்கமட்டும் செனினேரிப் பாடசாலை கேரிங் ஐயர் லிகாரண்யில் இருந்தது. அவர் ஒன்றின்பின் ஒன்றும் ஓரண்டு வேத சாஸ்திர வகுப்புக்கு ஏத்துப் படித்தார். முட்கினா வகுப்பினின்று பிரசங்கிமாராச் வெளிப் பட்டவர்கள் 8 பேர். இவர்களில் மூவருக்கு 1896-ஆம் வருட ஆம்பத்திலும், ஜாது பேருக்கு மறு வருடத்திலும் குருப் பட்டம் கொடுக்கப்பட்டது. மற்ற வகுப்பினின்று பிரசங்கி மாராச் வெளியேறின ஆறு பேரில் ஜாதுபேர் N. முத்துசாமி, M. யோசேப்பு, கு. சாமுஹேல், D. தேவப்பிரஸ். ம் B. A. L. T., பவுல் அருளப்பன், 1902-ஆம் ஆண்டுவரை ஸ் குருப்பட்டம் பெற்றார்கள். 1896-ஆம் ஆண்டு சென்றிரல் பாடசாலை சீர்காழிக்கு மாந்திரப்பட்டதால், பிறையாற்றிலிருந்த செனினேரி தங்கைக் கோட்டைக்கு (2-ஆம் முறை) மாந்திரப்பட்டன.



**Dr. R. Frölich,**

born on 13-12-1868, arrived in India on 19-10-1892  
and died in Germany on 21-11-1948.



**The Rev. Th. Meyner,**

born at Zoellnitz in Saxony on 8-10-1864, arrived in India on 30-8-1887 and died in Germany on 23-5-1955.

கேரிக் ஜயருக்குப்பின் பிரேளிக் ஜயர் செமினேரி விசாரணையை ஒப்புக்கொண்டார். புறமதல்தருக்குச் சுவிசேஷம் அறிவிப்பதில் விசேஷித்த நாட்டமும் ஆவியுமுடைய இவரால்

1902-ஆம் ஞா மே மீ சுவிசேஷங்கள் வகுப்

Frölich. பொன்று ஏற்படுத்தப்பட்டது. அத்தகுப்

பார் வெளியேறிய பின் 1903-ஆம் ஞா உபதேசமார் வகுப்பு சேர்க்கப்பட்டது. இதில் படித்தவர்கள் அடுத்த வருஷம் மாற்றப்பட்டார்கள்.

பிரேளிக் ஜயர் 1905-ஆம் வருஷத் துவக்கத்தில் சீமைக்குப் போனதால், செமினேரி மைனர் ஜயருக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டது. 1904-ஆம் வருஷத்தில் ஒழுகமங்கலத்தில் ஒரு புதிய வேத

சாஸ்திர வகுப்பு சேமே ஜயர் தலைமையில்

Meyner, Zehme. நடத்தப்பட்டு அதில் 12 பேர் வசனத்தின் ஊழியத்திற்கென்று பயிற்சி பெற்று வெளியே

றிஞர்கள். மீண்டும் அவர் ஒரு வேதசாஸ்திர வகுப்பை 1910-ஆம் ஞா தொடங்க, அதிலிருந்து 1914-ஆம் வருஷம் 16 பிரசக்கி மார் வெளியேறி பின்னால் குருப்பட்டம் பெற்று ஊழியம் செய் தார்கள். மைனர் ஜயர் ஆலோசனைச் சங்கத்தலைவராய் சென் ஜெக்குப் போனபின் Dr. பவர் வேஷ்டிரன் ஜயர்மார் செமினேரியையும் போதனுமுறைப் பாடசாலையையும் நடத்தி ஞர்கள். யுத்த முகாந்தரமாய் செமினேரியும், போதனுமுறைப் பாடசாலையும் சிலகாலம் நின்றுபோனாலும் செமினேரியீரியீரியும், மதுரை, திருச்சி, லால்குடி, பல்வடம் முதலிய இடங்களிலும் கடைசியாகத் தரங்கையிலும் நடக்க ஏற்பாடாகி யிருக்கிறது. போதனுமுறைப் பாடசாலை தரங்கையில் தொடர்ந்து நடக்கிறது. தரங்கையிலேயே மீண்டும் குருமாருக்குப் பயிற்சியளிக்கும் வேத சாஸ்திர வகுப்பும் செமினேரியும் கனம் E. வெங்கோ (Wängsjo) ஜயர் தலைமையில் கடைபெறுகிறது.

### 3. அச்சுக்கூடம்.

பூர்வ ஜயர்மார் ஒரு அச்சுக்கூடத்தைத் தரங்கையில் ஏற்படுத்தி யிருந்தார்கள். 1712-ஆம் ஞா இங்கிலாங்கிலிருந்து

முதல் அச்சுயாசிரமும், அடுத்த வருஷத்தில்

Danish M. Press. கர்மானியாவிலிருந்து முதல் தமிழ் அச்சு எழுத்துக்களும் வந்த சங்கதியை முன்னமே தெரிவித்திருக்கிறோம். இந்த அச்சுக்கூடம் நூறு வருஷத்துக்கு அதிக காலம் இருந்தது. கடைசி அச்சுக்கூடத் தலைவராகிய

பெக்கர (Becker) துரை 1817-ஆம் வெளி இறந்துபோனார். கோர்தேஸ் ஐயர் வருகிற காலத்தில் தாங்கையிலே அச்சுக் கூடம் இருந்த இடமும் தெளியாமல் போயிற்று.

லைப்சிக் மிசியோன் சங்கத்தார் மறுபடியும் ஒரு அச்சுக் கூடந்தை ஸ்தாபிக்கும்படி 1860-ஆம் வெளி ஓராபுள்ள துரையை இந்தேசத்திற்கு அனுப்பினார்கள். அவர் அந்த வருஷம் செப்

L. M. Press      டெம்பர் மீ வந்து சேர்த்தும், அவர் கொண்டு  
established by      வந்த அச்சுமக்கும், பிச்காய் கல்கத்தாவுக்கு  
Hobusch.      அனுப்பிவிடப்பட்டது. சில மாதங்களுக்குப்

மன் அது தாங்கன்பாடிக்கு வந்து சேர்க்கத்து. 1861-ஆம் வருஷம் மார்ச்சு மீ 30-ஆம் வெளி முதல் திருத்தக் காகிதம் (Proof sheet) வெளிப்பட்டது. அதில் அச்சிடப்பட்ட முதற் புத்தகம் ஹுத்தர் சாஸ்திரியாரின் ஞானேபதேசக் குறிப்பிடம் (13-ஆம் பதிப்பு). அது முதல் அடே பிரயோசனமான நால்கள் இருந்த அச்சுக் கூடத்தினின்று வெளிப்பட்டன.

1858-ஆம் வெளி முதல் புத்தகப் பிரசுரிப்புக்கென்று நியமிக்கப் பட்ட A. புதும்ஸ்திராண்டு ஐயர் அச்சுக்கூடத்தில் பல பழைய நால்களைத் திருத்தி அச்சிட்டதுமன்றி, பல புதிய நால்களைத் தாமே சொல்லி பெயர்த்துப் பிரசுரித்தும் வந்தார். கமது புத்தக டாப்பைப் பார்த்தால், அவரும் மற்றொரும் எழுநிய நால்கள் இவையென அறிய துகொள்ளலாம். 1863-ஆம் வெளி மா முதல் கமது அச்சுக்கூடத்தினின்று ‘அருளேநுதயம்’ என்னும்

Literary      பத்திரிகைப் பிரசுரமாகி வருகிறது. ஏறத்  
Department.      குறைய பதினெட்டு வருஷங்கள் காலம் இப் பத்திரிகை புதும்ஸ்திராண்டு சாஸ்திரியா ராலும், 1878-ஆம் வருஷ முதல் 1885-ஆம் வருஷமட்டும் ஈலபெல்லடயராலும் பிரசுரமாகி வந்தது. பிறகு ஐயர்மார் மேல்விசாரணையில் ஞா. சாமுவேல் ஐயரால் பதிப்பிடிக்கப்பட்ட வந்தது. சென்ற 20 ஆண்டுகளாக சா. ஞானமாணிக்கம் ஐயர் அருளேநுதய பத்திராதிபராயிருக்கிறார். திடையன்றி ஏறத் குறைய நாற்பது வருஷங்களுமாய் தாங்கை மிசியோன் பஞ்சாங்கம் பிரசுரமாகி வந்தது. புதும்ஸ்திராண்டு சாஸ்திரியார் இத்தேசத்திற்கு வந்ததுமுதல் முப்பது வருடங்காலமாய்த் தமது ஜெனன தேசத்திற்குப் போகாமல், இங்கே உழைத்த தால் மிகுங்க பலவீனமாகி, கட்டாயத்தால் 1885-ஆம் வெளி சீமைக்குப்போய், 1887-ஆம் வருஷம் அச்டோபர் மீ 17-ஆம் உக்கார்த்தருக்குள் சித்திரையகட்க்கதார். பின்னால் ஈலபெல்ட், வெப்பர், பைசன் தெற்றல் என்ற ஐயர்மார் ஞா. சாமுவே



**The Rev. K. F. Bauer, Ph. D.,**

born at Neu-Ulm in Bavaria on 24-1-1876, ordained  
on 5-1-1899, arrived in India on 27-1-1903. Now  
living in Germany.



**The Rev H. Frykholm,**

born at Njurunda in Sweden on 27-1-1879, ordained on  
28-1-1900, arrived in India on 12-10-1902 and died in 1937.

லையரின் உதவியால் பிரசர வேலை நடத்தினார்கள். கிராமப் பிரசங்க புத்தகம், ஒருசங்கி கால தியான் புத்தகம், திருவிருந்தாடி, சத்திய வேதபாயிரம், கதாமலர்கூடை, பாலர் பூச்சரம், திருச்சபை சரித்திர சுருக்கம், அத்தர்சரித்திரம், தூபகலசம், உள்ளது காற்பது முதலிய நூல்கள் அவரால் இயற்றப்பட்டு இந்நாள் வரையும் பெரும்பாலும் நமது சபைகளில் உபயோகமாகி வருகின்றன. அவர் சில ஆண்டுகள் மிகுரிச்சபையில் வேலை செய்கையில் நிருபவாக்கிய பிரசங்க புத்தக மொன்றையும் பிரசரம் செய்தார். அவர் புனைந்த நாற்றுக்கணக்கான கீர்த்தனைகளை சுவிசேஷ கிறிஸ்தவ சபையாரைனவரும் வீடுகளிலும் ஆலையங்களிலும் பாடிவருகிறார்கள்.

சேமே சாஸ்திரியார் அரும்பிரயாசைபோடு வேத சாஸ்திர வகுப்புகளுக்கும் சபைகளுக்கும் பிரயோஜனமாக திருச்சபை சரித்திரத்தை பங்காகவும் நமது சபையின் போதக சாஸ்திரத்தையும் (Dynamics) நமது அச்சகத்தில் பிரசரித்தார்கள். பிரசங்க இலக்கணம், சுவிசேஷ பிரசங்க இலக்கணம் என்ற புத்தகங்களையும் வேறு அச்சகத்தில் பிரசரித்தார்கள். ஆகிலும், ஆங்கிலத்தில் தற்கால வேத சாஸ்திர வகுப்புகளின் போதனை நடக்கிறபடியால் அவருடைய புத்தகங்களின் அருமையை நமது தற்கால வேத சாஸ்திர மாணவர் அறியார்கள்.

ஹோபுஷ் துரை இருபத்தைக்கு வருஷக்காலம் அச்சக்கூடத் தலைவராயிருந்து, அதை கால்வையில் வைத்திருந்தார். ஏதத்தாழ அதன் வரவைக்கொண்டே செலவு நடக்கும் படிக்கான விதமாப் அதை நடத்தி வர்த்தால் மிசியோனுக்கு அதிகப் பாரமா யிராதபடிக்குப் பார்த்தார். (அச்சக்கூடத் தலைவரின் வேலையோடு மிசியோன் பொக்கிவதாரி வேலையும் சேர்க்கிறார்த்து.) அவர் சுகவீனப்பட்டுச் சீமைக்குப் போய் இருக்கும் காலத்தில் இங்கு வேலை பார்த்தவர்களில் கால், பைசன்ஹூர்த்ஸ், காபீஸ் ஐயர்மார் விசேஷித்தவர்கள். 1886-ஆம் ஸூ ஹோபுஷ் துரை சீமைக்குப் போனது முதல் அது பலருடைய விசாரணைக்கும் உள்ளாயிருந்தது. 1890-ஆம் ஸூ முதல் 1903-ஆம் வருஷமட்டும் அதை நடத்தினார் மென்னிக் (Maennig) துரை. அவருடைய மனைவி பெண் பாடசாலையை மேல் விசாரணை செய்வதிலும் பெண்கள் நடுவே சுவிசேஷ வேலை செய்வதிலும் மிகவும் சிறந்து விளங்கினார்கள். அவர் Tranquebar Mission History.

கைமக்குப் போய் திரும்பிய பின் மிகியோன் பொக்கிஷத்தாரி வேலையைப் பார்ப்பதே அவருக்குப் போதுமான வேலையா யிற்று. ஆதலால் அச்சுக்கூடமும் பிரசர வேலையும் ஞா. சாமு வேல் ஜூயர் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. அவர் காலத்தில் ஜர்மனியிலிருந்து வந்த அச்சயங்கிரத்தால், எல்லா வேலை நடந்தது. யத்த முகாச்தரமாய் அச்சுக்கூட வேலை கிறுத்தப் பட்டது. அப்பெரிய அச்சயங்கிரமும் மற்றுமூன்ள அச்சுக்கூடச் சாமான்களும் 1935-ஆம் வருஷம் விற்கப்பட்டன. பிரசர வேலை மட்டும் தொடர்ச்சேதந்றியாய் நடைபெற்று, 1942-ஆம் வருஷம் சென்னைக்கு மாற்றப்பட்டது.

சவ்டன் தேசத்திலிருந்து வந்த பண உதவியால் ஜிரு அச்சயங்கிரம் சூன்று வாங்கப்பட்டு மீண்டும் அச்சுக்கூட வேலை சென்னையில் திரு. A. ஞானப்பிரகாசம் அவர்கள் தலைமையில் 6—11—1950-ஆம் வருஷ முதல் தரங்கை அச்சுக்கூடம் பதிப் பக்கமும் (The Tranquebar Printing & Publishing House) என்ற பெயரால் நடந்து வருகிறது. இந்த அச்சயங்கிரம் வாங்குவதற்கும், புதிய கட்டடம் கட்டுவதற்கும் திரு. A. ஞானப்பிரகாசத்திற்கு பக்கத் துணைவராய் விளங்கினவர் கனம் E. வெங்கே ஜூயர். இதில் அருணைதயம், தரங்கை மிகியோன் பஞ்சாங்கம் மற்றும் பல பிரசரங்களும், புதிதாய்க் கட்டப்பட்ட கட்டடத்தில் தொடர்பாய் நட்குவருகின்றன. புதிய கட்டடம் 20-2-1954-இல் கனம் I. A. அப்பாதுரை ஜூயரால் திறக்கப்பட்டது.

## 2. பிறையாறு

### 1. பிறையாற்றுச் சபை.

1746-ஆம் ஞா பிரதிவிஷ்டையான பிறையாற்று பெதல்சேம் கோயில் தரங்கன்பாடியைச் சேர்ந்த எட்டுச்சபைகள் கூட வந்து ஆராதனை செய்யும் இடமாயிருந்தது. பெரிய பண்டிகை களின் காலத்தில் தூரத்திலும் சமீபத்திலும் இருங்க சுற்றுப் பேட்டைக் கிறிஸ்தவர்கள் அங்கே வந்து, சிலாட்சளாய்த் தங்கி, உபதேசம் பெற்று, கர்த்தருடைய Porayar. பாதிக்குச் சேர்ந்து, சட்டோத்தமாகத் தங்கள் வீடுகளுக்குத் திரும்புவர்கள். 1820-ஆம் ஞா கிராமச்சபைகள் கி. ஆ. வி. சங்கத்தாருக்கு ஒப்புவிக்கப் பட்டபின் இவ்வழக்கம் சின்றுபோயிற்று.

ஶப்சிக் மிசியோன் சங்கத்தார் இங்கே வேலை செய்ய ஆரம்பித்த காலத்தில் கோர்தேஸ் ஜயர் ஒருவர் மாத்திரம் இருக்கத்தால், பெத்தலகேம் கோயிலில் பெரும்பாலும் உபதேச மாரே ஆராதனை செய்து வந்தார்கள், 1841-ஆம் வருஷம் மிசியோன் வீடு வாங்கப்பட்டது. மறு வீடு அங்கே செமினேரி ஸ்தாபகமாயிற்று. 1846-ஆம் ஞா தொவம்பர் மூ 22-ஆம் டெ சவார்ச் ஜயர் (J. M. N. Schwarz) பிறையாற்றுச் சபை விசாரணையை ஒப்புக்கொண்டபொழுது அது எருசலேம் சபையை விட்டுப் பிரத்தியேமோன் சேகரமாயிற்று. 1847-ஆம் ஞா முதல் 49-ஆம் ஞா மட்டும் இந்த மிசியோனில் உழைத்த மீவியுள் (A. Mylius) ஜயர் வேலையைக் கர்த்தர் ஆசீர்வதித் ததால் திருமெங்குானம், பூதனூர் என்ற கிராமங்களில் அநேகர் ஞானஸ்ரானம் பெற்றுச் சபையில் சேர்க்கார்கள். 1849-ஆம் ஞா அவ்விரண்டிடங்களிலும் ஜெபவீடுகள் கட்டப் பட்டன. முந்த கூரைக்கட்டாயிருந்த அவைகள் பிற்காலத்தில் ஒடுபோட்ட கற்கட்டடங்களாயின. பஞ்ச வருஷமாகிய 1854-ஆம் ஞா வொல்ப் (A. F. Wolff) ஜயரால் பிறையாற்று வட்டத்தில் 404 பேர் ஞானஸ்ரானம் பெற்றார்கள். அவர்களில் பலர் குறவர். ஆயினும், இவர்களில் அநேகர் பிற்காலத்தில் மருளவிழுந்தார்கள்.

பிறையாற்றைச் சேர்க்க கிராமங்களில் கோம் மேலே சொன்ன திருமெங்குானம், பூதனூரையன்றி, தில்லையாடி, சீமேயோன்சேரி, மேட்டுச்சேரி, இச்சிலடி விசேஷித்தவை.

**Villages.** டாங்களான ஜெபவீடுகள் உண்டு. பெத் தலகேம் கோயிலுக்குச் சமீபமான குதாசிப் பட்டரை என்ற இடத்திலும் அநேக கிறிஸ்தவர்கள் குடியிருக்கிறார்கள்.

முந்கூறிய ஜயர்மாரைத் தவர் இந்த வட்டத்தை விசாரித்து வந்தவர்கள் கிரெம்மர், ஏான்ஸ், கிராஸ், பைசன்-பெஹர்த்ஸ், கெம்ப் என்றவர்கள். E. ஷெப்பர், பம்பரீஸ் ஜயர்மார் விசாரணையிலும் இது சிலகாலம் இருக்கத்து. 1890-ஆம் ஞா முதல் இது மறுபடியும் பைசன்-பெஹர்த்ஸ், ஜயர் விசாரணையில் இருக்கக்கூடியில் 1892-ஆம் ஞா குமிழுங்கிடல் என்ற கிராமத்திலே முன் பள்ளிக்கூடம் கட்டியிருந்த இடத்தில் மறுபடியும் ஒரு பள்ளிக்கூடம் கட்ட ஆரம்பித்தபொழுது இந்துக்கணால் துன்ப

மும், நியாயங்கேட்டு நியாயம் கேள்வும் கேரிட்டது. நியாயங்கூடைக்கவில்லை. பைசன் ஹெர்தல் ஐயருக்கு உதவியாக த. சொ. சு. யாக்கோபு ஐயர் வேலைபார்த்து வந்தார். இவர்கள் வேலையை கர்த்தர் ஆசிர்வதித்ததால் சபையில் ஆத்துமாக்கள் அதிகப்பட்டன. பிறகு நீண்டகாலமாய் பிறையாற்றில் சபை குருக்களாக உழைத்தவர்கள்: சாமுவேல் பாக்னியம், V. ஆசிர்வாதம், T. 'J. தானியேல், D. பெலவேஞ்சிரம், J. அருள்தாஸ், G. சாமுவேல் அந்திரேயா, S. M. அப்பாதுரை, B. கார்ல் சாமுவேல் என்போர். M. ஜேம்ஸ் என்பவர் இப்பொழுது சபைக்கு.

நெடுநாளாய்ப் பழுதுபட்டிருந்ததும், நடுத்துஞால் தாங்கப் பட்டு அலங்காரக் குறைவா யிருந்ததுமான பெத்லகேம் கோயில் கிரால் ஐயரால் புதுப்பிக்கப் Bethlehem Church. பட்டது. (1872). பெத்லகேம் சபையாரில் ஒருவராகிய தில்லையாடி தாலீது பிள்ளை என்பவர் தமது சுய செலவில் வாங்கிக்கொடுத்த மூன்று மணிகள் தொங்கும்படிக்கான அலங்காரக் கோபுரமொன்று (1884 -ஆம் வெளு அல்திபாரம் போடப்பட்டு) 1887-ஆம் வெளு கட்டி முடிந்தது.

பிறையாறு கஸ்பாவில் ஐருக்கு அலங்காரமும் ஏழை களுக்குப் பிரயோசனமுமாக வெதாபிக்கப்பட்டிருப்பது “அற்பு தம்மான் சத்திரம்” எனப் பெயர் பெற்ற ஒரு தர்மசாலை. இது பூர்வம் ஆரோன் ஐயர் வழிசத்தைச் சேர்ந்த ஆரோன் தாலீது தம்புசாமிபிள்ளை யென்ற தாசில் Chatram தார் தமது செலவிலே தமது சமூசாரத்தின் பெயரால் கட்டியது. 1868-ஆம் வெளு செப் பெட்ம்பர் மீ 8-ஆம் வெளு பிரதிஷ்டையாயிற்று. இதற்கு நான்கு வேலி விலமும், சொற்ப ரொக்கமும் ஆதரவாய் வைக்கப்பட்டு, ஒரு ஐரோப்பிய குருவைத் தலைவராயுடைய ஒரு தர்ம சங்கத் தார் விசாரணையில் இருக்கிறது. தினங்கேதாறும் 12 ஏழைகள் இதில் கிரமமாய் உதவி பெறுகிறார்கள். சமயா சமயங்களில் ஏழைப் பிரயாணிகளுக்கும் உபகாரம் கொடுக்கப்படுகிறது.

## 2. தொழிற் பாடசாலை

1860-ஆம் ஞா மார்ச்சு மீ 30-ஆம் ஒத்து தாழிற்சாலை ஸ்தாபிக்கப்பட்ட அச்சக்கூடத்தை ஒட்டி ஒரு தொழிற்சாலை ஏற்பட்டதுண்டு. அதில் அச்சக்கூடத்துக்கேடுயிய பல வேலைகளைச் சில பிள்ளைகள் கற்றுக்கொண்டதுடன் வேறு சிலர் தச்சவேலை, தையல்வேலை, கொல்லத்து Industrial School. வேலை முதலியன் கற்றார்கள். 1864-ஆம் ஞா நெசவுவேலை அப்பியாசமும் ஆரம்பித்தது.

1865-ஆம் வருஷம் கொவெம்பர் மாதத்தில் நீல்சன் என்ற டேனிஷ் துரை மது மிசியோன் வேலைக்குட்பட்டதால் சில பிள்ளைகள் தச்சவேலையில் விர்த்தியடைய எதுவாகியும், அவர் 1868-ஆம் ஞா மது மிசியோன் சம்பாதத்தை விட்டதோடு தொழிற்சாட வேலையும் நின்றுபோயிற்று. ஆயினும், கைத் தொழில் விர்த்தி மது சபைகளின் புறம்பான விர்த்திக்கு அவசியமெனக் கண்டு நமது பெரியோரின் அனுஷ்டி பெற்று கிரால் ஐயர் 1874-ஆம் வருஷம் பிறையாற்றைச் சேர்த்த ஒழுகமங்கலத்தில் தொழிற்சாலையைத் திரும்பவும் ஏற்படுத்தினார். ஆரம்பமுதல் அதில் விர்த்தியாகி வந்தது முக்கியமாய்த் தச்சவேலை. 1874-84-ஆம் வருஷம் நெசவு வேலையும் நடந்தது. 1877-ஆம் வருஷம் சிட்சமன் துரை தொழிற்சாலை விசாரணையை ஒப்புக்கொண்டு அத்தொழிற் பாடசாலையை ஏறுத்தட்டார்க்கேரியில் சிலைப்படுத்தினார். அதுமுதல் கருமான் வேலையும் நடந்து வந்தது. 1878-80-ஆம் ஞா பாய் நெசவு எட்டத்தது. 1882-ஆம் வருஷம் கைத்தொழிற்

Grahl,  
Zietzschmann.

கூடம் சிட்டப்பட்டது. இதற்கு கவர்ன் மென்றார் கொடுத்த பொருள் உதவி 700 ரூபாய். நமது தொழிற் பாடசாலை 1887-91-ஆம் வருஷம் ரிசல்டு கிரான்டு பெற்றுச் சர்க்கார் விசாரணைக் குள்ளும் இருந்தது. துரை வெளியே போக உத்தரவு பெற்றிருந்த காலங்களில் பற்பல ஐயர்மார் அதை கவனித்து வந்தார்கள். 1903-ஆம் வருஷம் சிட்சமன் துரை சீமைக்குப் போனபோது அது ஷால்தல் (Schulz) துரை விசாரணைக்கு வந்தது பெரிய யுத்தத்திற்குப் பின் அது சிறிது காலம் பரமகுடிக்கு மாற்றப் பட்டது. இப்போது திண்டுக்கல்வில் நமது கைத்தொழிற்சாலை நடக்கிறது கார்ஸ் ஐசக் என்பவர் அதன் தலைவராயிருக்கிறார்.

### 3. மணிக்கிராமம்.

காவேரிப்பட்டணத்தையுடத்த இந்தக் கிராமத்திலுள்ள சபை 1848-ஆம் வருஷ முதல் எமது மிசியோன் சேகரமாயிருக்கிறது. 18-ஆம் துற்றுண்டில் டென்ட்-ஹஸ்லே மிசியோன் ஜயர்மாரால் மனிக்கிராமத்தில் ஸ்தாபிக்கப் Manikramam. பட்டிருங்த அத்தரன் சபை தரங்கையைச் சேர்க்க மற்ற கிராமச் சபைகளோடு ஆங்கிலேய அந்தியட்ச சபையாய்ப்போன வயணத்தை ஏந்கனவே தெரிவித்திருக்கிறோம். ஆங்கில சபைக்குள்ளாகியும் அந்தச் சபையாரில் அந்தேருக்கு அத்தரன் சபையின் பேரிலிருங்த பிரியம் முற்றிலும் அந்துப்போகவில்லை.

தரங்கண்பாடிக்குப் பழையபடி கர்மானிய குருமார் வந்து, பழைய ஹுத்தரன் போதகங்களைப் போதிக்கிறதாக அறித்த போது அந்த ஹுத்தரன் சபையில் மறுபடியும் சேரவேண்டுமென்கிந விருப்பம் தமிழ் நாட்டில் திருக்த அஷேக கிறிஸ்தவர்களுக்கு உண்டானதுபோல் இவர்களுக்கும் உண்டாயிற்று. ஆங்கில சபையைச் சேர்க்க குருமார் மணிக்கிராமச் சபையாரிற் கிலரை ஹுத்தரன் சபையாரோடு விவாக சம்பந்தம் செய்யப்படாதென்று நிர்ப்பந்தித்தபோது அவர்கள் அச் சபையை விட்டுப் பிரிவதற்கான ஒரு புறக்காரணமும் கிடைத்தது. அவர்களில் 130 பேர் தரங்கைக் காண்பரன்ஸ் சங்கத்தாருக்கு ஒரு விண்ணப்பமெழுதி, தங்களை ஹுத்தரன் சபையில் சேர்க்குக்கொள்ளாக் கேட்டுக்கொண்டார்கள். இவர்களில் கிலர் இங்கிலீஷ் ஜயர்மானின் பலவிட முயற்சியால் தடைப்பட்டும், பெரும்பாலார் தங்கள் விண்ணப்பத்திற்கிசைய ஹுத்தரன் சபையில் சேர்ந்தார்கள். 1852-ஆம் வருஷமுதல் அது தனிச் சேகரமாகி தரங்கண்பாடியில் திருக்த ஜயர்மாரால் விசாரிக்கப்பட்டு வர்த்தது. அவர்களில் முதல் முதல் மணிக்கிராமச் சபைக்கு விசாரணை குருவாக வியமிக்கப்பட்டவர் ஷ்மேசர் ஜயர். அவர் மரித்தபின் மீலியுஸ் ஜயரும் அவருக்குப்பின் அப்பெல்ட் ஜயரும் அதை விசாரித்து வந்தார்கள். பிறகு சவார்ச் ஜயரும், அவருக்குப்பின் வெரால்ப் ஜயரும், பிறகு R. ஹஸ்துமன் ஜயரும் அதை கடத்தி வந்தார்கள். 1862-ஆம் வருஷம் அங்கே ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டு, அதற்கு சீயோன் என்று பெயரிடப்பட்டது. 1966-ஆம் வருஷ முதல்

1884-ஆம் வருஷமட்டும் அதன் விசாரணை குருவாயிருந்தவர் A. புனும்ஸ்திராண்டு ஐயர். இவர் விசாரணை காலத்தில் பழுதாய்ப்போன பழைய கோயிலை இடித்துப்போட்டுப் புதுக் கோயில் ஒன்று கட்டப்பட்டு (1882) முந்தினதைப்போலவே சியோன் என்கிற பெயரைப் பெற்றது. அவ்வருஷத்தில் இருந்த சபையார் தொகை 404.

புனும்ஸ்திராண்டு ஐயருக்குப்பின் ஜினியர் கிரெம்மர் ஐயர் விசாரணைக்குள் 1885-ஆம் வருஷ முதல் சா. சாருவேல் பிரசங்கியார் மணிக்கிராம வாசியாகி, அவ்வட்டத்து சபையைப் பயனுற எடுத்தி, 1890-ஆம் வருஷம் குருப்பட்டம் பெற்று, அதன் குருவானார். கிரெம்மர் ஐயருக்குப்பின் முறையே ஹேர்பெர்க், நேத்தர், ரீகர், மத்தேஸ், பிரேனிக், மைனர், என்ற ஐயர்மார் ஒருவர்களின் ஒருவராய் அதன்மேல் விசாரணைக் காரானார்கள்.

1896-ஆம் டூ கீழுப்பெரும்பள்ளத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்றுச் சபையில் சேர்ந்த ஐனங்கள் தாங்கள் தலைமுறை தத்துவமாய் அனுபவித்து வந்த வீடு மாணியம் முதலிய வற்றைத் தோற்று, மிகுந்த வஷ்டத்திற்குள்ளானார்கள். அவர் களுக்காக மிசியோனுபகாரிகளால் மாணங்தங்காட்டில் அடைக் கல்புரம் என்னும் அடைக்கல் ஸ்தலம் ஏற்பாடாகி, 1898-ஆம் வருஷம் அதில் அடைக்கலநாதர் பெயரால் ஒரு ஜெபவீடும் கட்டப்பட்டது. இப்போது மணிக்கிராம வட்ட சபையாரின் தொகை 501.

#### 4. மாழுரம்.

மூர்வம் ஆரோன் முதலிய ஐயர்மார் வேலைசெய்த மாழு. ரத்தில் ரவீன்காலத்திலே மிசியோன் வேலை ஆரம்பித்தவர் பேரன்புருச் ஐயர் (1823). இவர் பெர்லீன் நகரில் வேதசாஸ் திரங்கற்று சர்ச்ச மிசியோன் சங்கத்தாரால் இத்தேசத்திற்கு அனுப்பப்பட்டவர். இவர் குறாடு என்ற Mayavaram, இடத்தில் மனை வாங்கி, மிசியோனரியின் C. M. S. குடியிருப்பு, பள்ளிக்கூடம் முதலியவற்றிற்கு வேண்டிய கட்டடங்களைக் கட்டினார். தரங்கை மிசியோன் தாழ்வடையத் துவர்கினதால், சர்ச்ச மிசியோனுல் புது உயிர்

உண்டாகுமென எம்பி, அவரும் அவருடைய தோழர்களாகிய ஷாப்டர் (1828), விங்கலர் (1832) என்ற ஜெயர்மாரும் அங்கே பள்ளிக்கூடங்களை ஸ்தாபித்து, இதன் வழியே மிசியோன் வேலையை நடத்த முயன்றார்கள். தற்காக யோனையரது சீஷரில் ஒருவராகிய ஜான் தேவசகாயம் என்பவர் அவர்களுக்கு விசேஷித்த உதவியாளாயிருக்கார். பேரன்புருக் 1832-ஆம் வருஷம் ஜெனன் தேசத்திற்குத் திரும்பிய பின்னும் வேலை கண்ணும் ஈடுத்தது. 1835-ஆம் வருஷம் 24 பள்ளிக் கூடங்களில் 1500 மாணுக்கர் படித்தார்கள். அம்மட்டும் 78 இந்துக்கள் ஞானஸ்காணம் பெற்று, 10 ரோமானித்தார் சபையிற் சேர்ந்தார்கள். ஆயினும், அதற்குமேல் அந்த மிசியோன் செறித்தோங்கவில்லை. பள்ளிக்கூடங்கள் கசித்து, மற்ற வேலைகளும் வீழத் துவக்கின்றால், மாழூர் மிசியோனைக் கைவிட்டு, அதன் தோட்டம் துறவு கட்டடங்கள் யாவையும் விற்றுப்போடச் சர்ச்ச மிசியோன் சங்கத்தார் தீர்மானித்தார்கள். இந்துக்கள் அவற்றை வாங்குவதற்கு யோசனையாயிருக்கின்றன, அங்கிருந்த கிறிஸ்தியான் சாக்தப்பயின்னை யோசனையின்படி, குண்டிர் கலெக்ட்டர் ஸ்டோக்ஸ் துரை வாங்கி, தெலுங்கு நாட்டில் மிசியோன் வேலைசெய்யும் நோக்கமாய் அங்கு வாங்கிருந்த மௌன மிசியோன் ஜூயர்மாருகாகிய ஒக்ஸ், சுவார்ச் என்ற குருமாருக்கு ஒப்புவித்தார். அப்பொழுது அவ்விரண்டு ஜெயர்மாரும் தமிழ்நாட்டுக்குத் திரும்பினார்கள்.

ஒக்ஸ் ஜூயர் 1845-ஆம் வருஷம் ஜனுவரி மீ 18-ஆம் வெள்ளூரம் போய், பெப்ரவரி மீ 3-ஆம் வெகார்தேஸ் ஜூயரோடு அந்தச் சேகரத்தை ஒப்புக்கொண்டார். இதனேடு மௌன மிசியோனுக்கு விசேஷித்த கோம காலம் Octs. தொடங்கின்றால், ஜெயர்மாரும் மிசியோன் உபகாரிகளும் : கர்த்தர் நம்மிடத்தில் பெரிதானவைகளைச் செய்தார் என்று சொல்லிக் களிக்கார்த்தார்கள்; அப்பொழுது மாழூரத்திலிருந்த சபையின் ஆத்துமாக்கள் 25. பள்ளிக்கூடங்கள் 3; மாணுக்கர் 120.

அங்கே வெகு முயற்சியோடு வேலைசெய்து 1847-ஆம் வருஷம் டிசம்பர் மீ 13-ஆம் வெளையைப் பெண்களுக்காக ஒரு ஆதரிப்புப் பாடசாலையை ஏற்படுத்தி நடத்தி வாந்த ஒக்ஸ் ஜூயரில் உண்டான ஜாதி வித்தியாச கலகத்தின் விமித்தமும், அவ்விஷயத்தில் ஈப்பிக் மிசியோன் சங்கத்தாரின் கோட்பாடு

ஒருக்கு ஒத்துவர மனமற்றிருந்ததாலும் இந்த மிசியோன் சம்பந்தத்தை விட்டுப் பிரிந்துபோகவே, 1859-ஆம் வருடம் ஆகஸ்டு மீ 29-ஆம் வெள்ளி மாழூர் வட்டம் சுவார்ச் ஜயர் விசாரணைக் குள்ளாயிற்று. அவர் ஒப்புக்

Schwarz.

சொன்னுகிற காலத்திலே 1290 கிறிஸ்தவர்கள் இருக்கிற வர்கள் இருக்க அந்த வட்டத்தில் (சீர்காழி உள்பட) பத்து வருடங்களுக்குன் 1765 கிறிஸ்தவர்கள் இருக்கத் தக்கதான் ஆசிர்வாதம் உண்டாயிற்று. ஓக்ஸ் ஜயர் தொடங்கின கோயில் கட்டடம் சுவார்ச் ஜயரால் முற்றுப் பெற்று, 1864-ஆம் வருடம் மே மீ 18-ஆம் வெள்ளி இம்மாணுவேல் தெய்வாலையம் என்ற பெயருள்ளதாகப் பிரதிஷ்டையாயிற்று. சுவார்ச் ஜயருக்கு வட்ட விசாரணையில் விசேஷித்த உதவியாயிருந்தவர் ம. பாக்கியம் ஜயர். அங்காலத்தில் மாழூர் வட்டத்தைச் சேர்ந்திருந்த சீர்காழி, ம. பாக்கியம் ஜயர் பிரயாசையால் பிரத்தியேகமான வட்டமாயிற்று.

கோர்தேஸ் ஜயர் சீமைக்குப் போன்றின் சுவார்ச் ஜயர் ஆலோசனைச் சங்கத்தின் தலைவராகித் தரங்கைக்கு வர்த்தால், 1871-ஆம் வருடமுதல் மாழூர் மயர்

Mayr.

ஜயர் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. இவர் ஜங்கு வருடம் அங்கே சுறுசுறுப்பும் கண்டிப்புமாய் வேலை பார்த்தபின் 1876-ஆம் வருடம் வர்நில் மீ 9-ஆம் வெள்ளி அந்த வட்டத்தை வன்ஸ்கே ஜயருக்கு ஒப்புவித்து திருச்சினுப் பள்ளிக்குப் போனார். அந்த வருடம் (சீர்காழியைச் சேர்த்து) மாழூர் வட்டத்துக் கிறிஸ்தவர்கள் 1687. மயர், வன்ஸ்கே ஜயர்மாருக்கு உதவி குருவாயிருந்தவர் பொன்னப்பன் ஜயர். இவர் சிலசாலம் கோயமுத்தாருக்கு மாந்தறப்பட்டிருந்தும், திரும்பவும் மாழூர் வட்டத்துக்குக் கொண்டுவரப்பட்டு, அதன் கிராமச் சபைகளில் விசேஷித்ததாயிருந்த பணம்பள்ளியில் வைக்கப்பட்டார்.

1880-ஆம் வருடம் மார்ச்சு மீ மத்தியில் வன்ஸ்கே ஜயர் காபீஸ் ஜயரிடம் மாழூர் வட்டத்தை ஒப்புவித்துச் சீமைக்குப் போனார். அந்த வருடத்தைக் கடைசியில் (சீர்காழியை விலக்கி) அந்த வட்டத்துச் சபையார் தொகை 983.

அதற்குமேல் விக்கல் ஜயர் மாழூர் வட்டத்தை ஒப்புக் கொண்டார். அவருக்கு உதவியாக முங்குத ஞா. தெவசகாயம்

ஜயரும், பிறகு தே. தாவீது ஜயரும் வேலை பார்த்தார்கள். அந்த வட்டத்தில் கவ்வ வேலை செய்து வந்த விக்கல் ஜயர் 1891-ஆம் வருஷம் மே மூ 27-ஆம் வெள்ளி விஷபேதியால் இறந்து போக, அவரது மைத்துனராகிய மைனர் ஜயர் அந்த வட்டத்துக் குருவாகி 1895-ஆம் வருஷம் டிடிம் அப்பே வேலை பார்த்தார். கொஞ்சக் காலம் பிரேஸிக் ஜயர் விசாரணைக் குள்ளிருந்த அந்த வட்டம் சேமே ஜயர் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. மைனர், பிரேஸிக், சேமே ஜயர்மாருங்கு உதவியாயிருந்தவர் ஆ. சாலமோன் ஜயர். 1901-ஆம் வருஷமானாம் மாழுரத்தில் உழழுத்த சேமே ஜயரால் ஏராளமான ஜனங்கள் ஞானஸ்நானம் பெற்று சபையில் சேர்த்தார்கள். அவ்வருஷ முடிவில் அந்த வட்டத்தில் இருந்த இறிஸ்தவர்கள் 1416. இவருக்குப்பின் ஷேணர் ஜயரும் அவருக்குப்பின் மத்தேஸ் ஜயரும் அக்த வட்டத்தின் விசாரணை குருவானார்கள். மத்தேஸ் ஜயருங்கு உதவியாயிருந்தவர் ஜே. தா. தாவீது ஜயர். பெரிய யுத்தத்தின் காரணமாய் ஜர்மன் மிட்னரிமார் வெளியேறின பிறகு கார்ல் சார்த்திரேன், பெஹாய்மன், நீல்சன் என்ற ஜயர் மார் முறையே இங்கு தங்கி வேலை செய்தார்கள். இந்திய குருமாரில் A. சாலமோன், தேவப்பிரியம், B. ஆபிரகாம், D. குானுதிக்கம், M. P. அருளாப்பன், A. M. தேவாச்சரியம், D. A. யாக்கோபு, D. S. பிச்சை, D. பெலவேங்கிரம் முதலியோர் நீண்டகாலம் சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள். J. E. ஜமீலி தற்போது சபைகுரு. பெண் பாடசாலை, ஆதரிப்பு வீடுதி, வேதாகம ஸ்திரீகளின் வேலையை மேற்பார்ப்பவர் கோதரி J. சிம்மர்மன் அம்மையார்.

1901-ஆம் வருஷம் மார்க்கச மாதம் 4-ஆம் வெள்ளி திடாத்தலை மேட்டில் இயேசவினுலையப் பிரதிவிஷ்டையும், அதே வருஷம் செப்டெம்பர் மாதம் 27-ஆம் வெள்ளி பன்ம்பள்ளியில் உலக ரட்சகர் கோயில் பிரதிவிஷ்டையும் நடந்தது.

### 5. சீர்காழி

#### 1. சீர்காழி சபை.

முந்திய மாழுர வட்டத்தைச் சேர்த்த ஒரு கிராமமாக பாத்திரம் கணக்கிடப்பட்ட சீர்காழியில் ம. பாக்கியம் ஜயர்

முயற்சியை ஆசீர்வதித்த சர்த்தருடைப் பிருப்பையினுலே சபை பெருகினநால் 1868-ஆம் வருஷமுதல் அது தனிச்சேகர மாயிற்று. அதே வருஷத்தில் எப்ரில் மாதம் Shiyali. வாங்கப்பட்ட மனைக் கொல்லையில் சுதேச குருவுக்காக ஒரு வீடு கட்டினார்கள். அதில் 1871-ஆம் வருஷத் தூண்டியிலே பாக்கியம் ஜயர் குடியேறினார். அந்த வருஷம் அடித்த புசலிலே தோட்டம் துறவுகளுக்கும், குரை வீடுகளுக்கும் வெகுசேதம்.

சேதப்பட்ட ஜெபவீட்டிற்குப் பதிலாக பாக்கியம் ஜயர் ஒரு கற்கட்டடம் கட்டினார். அது 1875-ஆம் வருஷம் டிசம்பர் மாதம் 15-ஆம் தேதி பிரதிஷ்டையாயிற்று. 1881-ஆம் ஞாசீர்காழி வட்டம் இரண்டு சேகரங்களாய்ப் பிரிக்கப்படத் தக்க தான் பெருக்கமடைக்கது. 1885-ஆம் ஞா Z. Jubilee Church. மார்க்க மாதம் 25-ஆம் தேதி சீர்காழியில் ஒரு பெரிய கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போடப்பட்டது. இது 1887-ஆம் வருஷம் குலை மாதம் 28-ஆம் வெ பிரதிஷ்டையாகி, சிகன்பால்க் ஜம்பிலி தெய்வாலயம் எனப் பெயர் பெற்றது. இது காடீஸ் ஜயர் முயற்சியால் ஆரம்பமாகி, விக்கல், ஹெர்பெர்க் ஜயர்மாரால் தொடர்ந்து டட்டு முற்றுப் பெற்றது.

இந்தப் புதுக்கோயில் பிரதிஷ்டையாகிற காலத்தில் பள்ளிக்கூட விஷயமாக ஒரு புது முயற்சி செய்யப்பட்டது: ஏற்கனவே அவ்வூரில் ஏற்பட்டிருந்த பெண்ணிங்டன் ஸ்கூல் என்ற இங்கிலீஷ் பாடசாலையை ம. பாக்கியம் ஜயர் தயது மேல் விசாரணையில் ஏற்றுக்கொண்டார். இதுவே பின்னால் சென்றிரல் பாடசாலையைச் சீர்காழி கொண்டுபோய்ச் சேர்ப்ப தற்கு ஆதாரமாயிற்று. 1896-ஆம் வருஷம் தரங்கை சென்றிரல் ஸ்கூலை சீர்காழிக்கு மாற்றினதை முன்னிட்டு அந்த வட்டத் திட்கு ஒரு ஜரோப்பிய மிசியோனியை நியமித்தார்கள். முந்த முந்த நியமிக்கப்பட்டவர் C. J. சாந்தகிரேன் காஸ்திரியார். அவர் சீமைக்குப் போயிருந்த காலத்தில் Th. புனும்ஸ்திராண்டு ஜயர் வேலைபார்த்தார். 1900-ஆம் ஞா உண்டான பஞ்சத்தில் வெகுபேர் ஞானஸ்நானம் பெற்றும், மிச்சமானவர்கள் மருள, விழுந்தார்கள். மறுபடியும் சாந்தகிரேன் ஜயர் சீர்காழி வட்ட குருவாயிருந்து, G. சசாக்கு ஜயர் உதவியுடன் வேலை

பார்த்து, 1902-ஆம் வருடம் மதுரைக்கு மாற்றப்பட்டார். குரோசே ஜபர் சிர்காழிச் சபையைச் சிலகாலம் விசாரித்தார்.

O. R. ஹந்துமன், M. செப்பர், M. வள்ளக்கே முதலிய குருமார்கள் சீர்காழி வட்ட குருமாராயிருக்கத்து மன்றி சென்திரல் பாடசாலைக்குத் தலைமை வகுக்கத்தார்கள். சபை குருக்களாக சீர்காழியில் நீண்டகாலம் சேவை புரிந்த இந்திய குருமார் T. யோசேப்பு, S. தேவப்பிரசாதம், சா. ஞானமாணிக்கம், சார்ஸ் சாமுவேல் முதலியோர். தற்போது சபை குருவாகவும், மாணவர் விடுதியின் மாணேஜராகவும் இருப்பவர் கனம் W. ஹெல்வின்கர் ஐயர். சங்கீத வாத்திய வகுப்பொன்று அவருடைய ஆதரவில் சீர்காழியில் நடைபெற்று வருகிறது. ஐர்மனி தேசத்திற்கு அனுப்பப்பட்டு அங்கே சங்கீதக் கலையில் பயிற்சி பெற்று வந்த திரு. C. சாலமோன் என்பார் இவ்வகுப்புக்குப் பேராசிரியராயிருந்து கடத்திவருகிறார். O. R. ஹந்துமன் ஐயர் விசாரணையில் திருப்பங்கரிலே ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டு, 1904-ஆம் வருஷம் அகடோபர் மாதம் 31-ஆம் தேதி பிரதிஷ்டையாயிற்று. திருப்பங்கர் இப்போது மாழூரவட்டத்தில் சேர்க்கப் பட்டமாக்கிறது.

## 2. சீர்காட்டி சென்றியல் ஸ்கூல்.

சீகன்பால்கு சிரேஷ்டர் ‘உந்தவனம்’ என்று அவர்காலத்தில் பெயர் வழங்கின இடத்தில் தமக்கு ஒரு வரசஸ்தலம் எழுப்பிவைத்திருந்தார். இந்த வீடு தற்காலம் Central school தரங்கை டிரெய்னிங் பாடசாலை மேப்புண் உச்சுள் இருக்கிறது. இந்த இடத்தில் அவர்சிரு தமிழ்ப் பாடசாலையை ஏற்படுத்தி உடத்திவக்கார். இந்த நமிழ்ப் பாடசாலை 1716-ஆம் வருஷம் மிசியோன் ஊழியர்களைத் தயார் செய்தும் பொருட்டு ஏற்பட்ட செயினேரியோடு சேர்க்கப்பட்டது. இந்தப் பாடசாலை பிரேரன், வால்தர் என்ற பூர்வ மிசியோனரிமார்கள் காலத்தில் மிகவும் சிறப்படைந்து, தமிழ்ச் சலிசேஷ சபையின் முதல் நாட்டையராகிய ஆரோன், டேனிஷ் கலர்ன்மெண்டில் துவிபாதிகராகிய கானியேல் பிளை, சலிசேட சவிராய வேதாாயக சாஸ்திரியார், யேசுதாஸ் அண்ணாவியார் முதலிய அக்காலத்தில் சிறங்க

மனிதர்களை என்கு போதிந்துக் கீர்த்தியடைந்தது. தமிழ் வாலிபர்களைப் படிப்பித்து ஆளாக்கும் பொருட்டு இந்த நாட்டில் ஏற்பட்ட எந்தப் புரோட்டெஸ்தாந்தப் பள்ளிக்கூடங்களிலும் இதுவே அதிமுர்வமானது.

இந்தப் பாடசாலையில் தமிழ் அறிவு செம்மையாய்ப் புட்டப்பட்டது மன்றி முத்துக் கோர்த்ததுபோல் கண்ணைப் பகட்டத்தக்க திருத்திய கையெழுத்தும் பயிற்றப்பட்டது. சென்ற நூற்றுண்டின் கண்டசியில் டாக்டர் யோன் ஜீயர் இந்தத் தமிழ்ப் பாடசாலையுள் இங்கிலீஷ் படிப்பை முதல்வர விட்டார். இவர் இந்த ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாடசாலையைத் திருத்திச் சிறப்பிக்க அரியமுயற்சிகள் செய்தார். அவ்வாறு சிறந்த அந்த ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாடசாலைதான் இங்காலத்துக் கென்றிரல் பாடசாலை முனைத்துக் கிளம்புவதற்கு வித்தா யிருந்தது. 1802-ஆம் வருஷம் தரங்கைக்கு வங்கிருந்த சர்போஜி மன்னவன் யோன் ஜீயர் பாடசாலையைக் கண்டு வியக்கத்து மல்லாமல் அவருடன் இரண்டுமணி தேசகாலம் பிரீதிகரமான சம்பாத்தீண செப்து கனித்ததாகவும் தெரிய வருகிறது. ஆகிலும், அக்காலத்திலும் 19-ஆம் நூற்றுண்டின் முந்பாதியிலும் பாடசாலைகளின் விர்த்தி மிகத் தாழ்க்க தரத்திலிருந்தது என்பது மறக்கப்படாது. சென்ற நூற்றுண்டின் பிந்பாதியில் ஜைப்சிக் லுத்தரன் மிசியோனுல் மேற்படி பூர்வ பாடசாலை கைதுக்கப்பட்டு, ஆதரிக்கப்பட்டபின்பே அது காலொரு வண்ணம் அதிசீக்கிரத்தில் கல்ல விர்த்தியடையத் துவக்கி, தற்காலத்திலுள்ளபடி மேன்மையடைக்கது. இந்தச் சங்கத்தின் முந்தின மிசியோனியாகிய சீனியர் கோர்தேஸ் ஜீயர் 1842-ஆம் வருஷம் பிறையாற்றில் ஏற்படுத்தின செழியேரி 1850-ஆம் ஞூ தாங்கூகயிலிருந்த மேற்படி ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாடசாலையோடு சேர்க்கப்பட்டு, அங்கே கல்லமாதிரி யாய்த் தேறியிருந்தது. 1856-ஆம் வருஷம் இந்த ஆங்கிலோ தமிழ்ப் பாடசாலை சர்க்கார் உபகாரம் பெறும் பொருட்டு சர்க்கார் விசாரணைக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டது. இந்த சிலைமையில் 1858-ஆம் வருஷம் அந்தப் பாடசாலையை வி. ஸ்டேதலின் ஜீயர் ஒப்புக்கொண்டு டட்டத்திலிருந்தார். கல்வியை அபிவிருத்தி செய்வதிலும் பாடசாலையின் தரத்தைத் திருத்தி உயர்த்துவதிலும் இந்த சிபுணன் பெருஞ்சாமர்த்தியங் காட்டி உழைத்தார். அவருக்குப் பின் அந்தப் பாடசாலையை டட்டத்தும் பொருட்டு வந்த டி. வெஃப்பர் ஜீயர் 1864-ஆம் வருஷம் முதல் அவரைப்

போலவே முகியும் புத்தி தட்பமுடையவருமாயிருஞ்சு இந்தப் பாடசாலையை மேலும் மேலும் திருத்தி, 1867-ஆம் வருஷம் மெற்றிரிக்குலேஷன் பரீட்சைக்கு இரண்டு பெயரை அனுப்பினார். அவ்விருவரும் பரீட்சையில் தேறினது இந்தப் பள்ளிக்கூடத்துக்குக் கிடைத்த கித்தாப்பு. காலது தேவிவரையில் மேற்படி சென்றிரல் பாடசாலை நூற்றுக்குதிச்சமான வாலிபார்களை மெட்ரிக்குலேஷன் பரீட்சையில் தேற்றியிருக்கிறது. அவர்களில் அநேகர் எமது சபை வாலிபர்கள். 1883-ஆம் வருஷம் முதல் 1888-ஆம் வருஷமட்டும் மேற்படி பாடசாலை இரண்டாங்காலேஜாக உயர்த்தப்பட்டு சென்னைச் சர்வகலாசாலை F. A. பரீட்சைக்கு 7 பெயரை அனுப்பித் தேற்றிவிட்டது. அதன் பின் மானுக்கர் குறைவிலுல் காலேஜ் வகுப்புகள் மூடி விடப்பட்டன. பாடசாலை கண்ணெறிகளையும் சிறந்த ஒழுங்குகளையும் வழுவாது கடைப்பிடித்து நடத்துக் கிறமையுள்ள வித்தியானுகூலரான E. ஹெப்பர் ஐயர் 1890-ஆம் வருஷம் பரம இளைப்பாறுதலூன் பிரவேசித்த பின்பு, பல ஐயர்மார் அவர் கிழித்த கோட்டிலே சுற்றேற்றத்தாழ கின்று இந்தப் பள்ளிக்கூடத்தை நடத்தி வர்த்திருக்கிறார்கள். இதன் தலைமை உபாத்திமார்க்களில் முக்கியமானவர்கள் (Charles Hensman என்ற) தம்புப்பிள்ளை, அ. பாக்கியம்பிள்ளை, மா. தே. மாசிலா மணிபிள்ளை என்பவர்கள். இந்தப் பாடசாலை இருப்புப்பாதை சம்பந்தமான ஒரு இடத்தில் இருப்பது உசித மொப்பெரியோர் தீர்த்து அதைச் சீர்காழிக்குக் கொண்டுபோக உத்தரவு செய்தார்கள்.

சீர்காழியில் புதிதாய்க் கட்டப்பட்ட சிறந்த பாடசாலைக் கட்டடம் 1896-ஆம் ஸூ குன் மாதம் 24-ஆம் வெ பிரதிவிடையாகவே, அன்றை முதல் சென்றிரல் பாடசாலை சீர்காழி பெண்ணீங்டன் பாடசாலையோடு சேர்க்கப்பட்டு, வேலை நடந்தேறி வருகிறது. இப்பாடசாலையின் தலைமை ஆசிரியராக நீண்ட காலம் உழைத்தவர்கள் கனம் D. தேவப்பிரியம் ஐயர், திரு. J. E. வெதநாயகம், M. D. மாணிக்கம், M. A. வேதநேசன், G. சாலமோன், D. அபிஷேகநாதன், A. N. தேவநேசன், G. மதுரம் மார்ட்டன் என்போர்.

## 6. கும்பகோணம்.

தற்கை மிசியோன் ஆரம்பகாலத்தில் ஆரோன் ஜயர் முதலியவர்களின் பிரயாசசயால் இங்கே அநேகர் ஞானஸ்நானம் பெற்றார்கள். 1785-ஆம் வருடம் 35 ஆத்துமாக்கள் உள்ள ஒரு சிறிய லுத்தரன் சபை கும்பகோணத்தில் இருந்தது. கி. பி. சவார்சு ஜயர் காலத்தில் வெகுவாய் விர்த்தியடைந்த இந்தச் சபையும் சுற்றுப்புறங்களில் இருந்த பெரிதும் சிறிது மான சபைகளும் பிற்காலத்தில் சவி. பிரபலிய சங்கத்தார் விசாரணைக்குள்ளாயின. பிறகு இவ்வுரில் வேலை செய்யத் தொடங்கினவர்கள் வண்டன் மிசியோன் சங்கத்தார். அச் சங்கத்தின் ஜயர்மாருள் தேன்வாயன் எனப் பெயர் பெற்ற நிம்மோ ஜயர் இருந்துக்கணக்குச் சுவிசேஷம் பிரசங்கிப்பதில் வைராக்கிய புருஷராய் விளங்கினார்.

1844-ஆம் வருடம் சர்ச்ச மிசியோன் சங்கத்தார் மாழுரத்தை விட்டதுபோல் 1852-ஆம் கூடு வண்டன் மிசியோன் சங்கத்தார் கும்பகோணத்தை விட்டு விட்டார்கள். அவர்கள் விசாரணைக்குள்ளிருந்த கிறிஸ்தவர்கள் நமது சபையில் சேரமனதாயருந்தும், அச்சங்கத்தார் தங்கள் கட்டடங்களை லுத்தரன் மிசியோனுக்கு விற்கப்படா தென்று பசால்லிவிட்டார்கள். வண்டன் மிசியோன் சங்கத்தார் கைவிட்ட 71 கிறிஸ்தவர்களை 1858-ஆம் வருடம் மார்ச்சு மாதம் ஒக்ல் ஜயர் லுத்தரன் சபையில் ஏற்றுக்கொண்டு, மாழுரத் வட்டத்தோடு சேர்த்து விசாரணை செய்து வந்தார். அப்பொழுது கும்பகோணத்தில் உள்ள நமது சபைக்குத் தூண்போல் இருந்தவர்களினால் கோர்ட்டு சிரஸ்தேதார் கிறிஸ்தியான் சாக்தப்பறின்னை.

1856-ஆம் கூடு மார்ச்சு மாதம் 1-ஆம் டெக்டோணம் பீரத்தியேசமான சேகமாக்கப்பட்டது. அப்பொழுது அங்கு கும்பகோணத்தில் வசித்த எ.ம.வைல் (Meischel) ஜயர் அதன் முன்வல் குருவானார். அந்தக் காலத்தில் ஆராதனை பேட்டைத் தெருவில் சிலகாலம் உபதேசியார் வீட்டிலும், நெஞ்சாளாக சாங்கதப்படின்னை வீட்டிலும் நடக்கேதறு வந்தது. கும்பகோணம் வட்டத்தைச் சேர்த்த அம்மன் பேட்டையிலும் நெடுவாயிலும் 2 ரீடர்கள் ஆராதனை நடத்தினார்கள். ஜஹோப்பிய குருவுக்கான குடியிருப்புத்தலம் 1860-ஆம் கூடு

வாங்கப்பட்டது. 1867-ஆம் வருஷம் அங்கே J. வன்ஸ்கே ஐயர் வாசஞ் செய்யத் துவக்கின்றது முதல், கும்பகோணத்தில் சுவிசேஷ பிரசங்கம் முன்னிலும் அதிகமாய்த் தொனிக்க இடமுண்டாயிற்று. சந்தேரக் குறைய 11 வருஷக் காலம் அவருடைய விசாரணையில் இருந்தபின், கும்பகோணம் கேரிங் ஜியரால் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டது. அப்பொழுது அவர் யேற்காட்டுச் சேகரத்தையும் சேர்த்துப் பார்த்தார். 1882-ஆம் ஈஸ் அவர் இரங்கனுக்கு மாற்றப் பட்டதால் கும்பகோண வட்டம் மறுபடியும் J. வன்ஸ்கே ஐயரின் விசாரணைக்குள்ளாகி 1887-ஆம் வருஷமட்டும் அவர் விசாரணையில் இருந்தது. அந்த வருஷத் தடையில் அந்த வட்டத்து கிறிஸ்தவர்கள் தொகை 381. பிறகு அந்த வட்டத்தை கேக்கின் ஐயர் ஒப்புக்கொண்டார். அவரது வீசேவித்த முயற்சியாலும் பிரயாணப்பாலும் அங்கே கட்டப்பட்ட கோயில் 1904-ஆம் ஈஸ் ஐலன் மாதம் 15-ஆம் ஒ பிரதிஷ்டையாகி திருச்சிலுவகை கோயில் என்கிற பெயர் பெற்றது. அவருக்குப் பின் Beythan, Ellwein, Wagner, K. Heller என்ற ஜர்மன் குருமாரும், P. மாணிக்கம், M. யோசேப்பு, I. தேவசகாயம், G. தானியேல், G. G. ஆச்சரியம், S. சாலமோன், D. D. ரேனியஸ், J E. ஐபீபிலி, சத்தியமுர்த்தி, சவரிகாதன், D. ஜேக்கப் என்ற இந்திய குருமாரும் இங்கே உழைத்திருக்கிறார்கள். குமாரி Frölich மிசியம்மாள் பெண்கள் ஏடுவே சிறந்த சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள்.

இவ்வட்டத்தைச் சேர்த்த கஞ்சனாரில் 1937-ஆம் ஆண்டிலும், விட்டலூரில் 1947-ஆம் ஆண்டிலும், 1953-ஆம் ஆண்டில் வலங்கைமான், புதப்படைழுர் என்னும் கிராமங்களிலும் புது ஆலையங்கள் கட்டி பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டன, கும்பகோண வட்ட சபையில் இப்போது ஆத்துமாக்களின் தொகை 815.

## 7. நாகப்பட்டணம், திருவாநூர்.

1859-ஆம் வருஷம் ஆரம்பித்த தென் இந்தியா இருப்புப் பாதை வேலையை முன்னிட்டு நாகப்பட்டணத்திற்கு மற்ற சேகரங்களிலிருந்து வூத்தரன் கிறிஸ்தவர்கள் வந்து குடியேறி நால் அவ்விடத்தில் கமக்குச் சபையுண்டாயிற்று. அங்கே

மினியோனாழியர் முதல்முதல் சியமிக்கப்பட்டது 1862-ஆம் வருஷத்தில். ரயில்வே கமபவண்டிக்குச் சமீபமான ஒரு குடி யிருப்புத்தலத்தை 1863-ஆம் ஸு ஆகஸ்டு மாதம் வாங்கி,

அதில் ஆராதனை நடத்தப்பட்டு வந்தது.

**Nagapattinam.** சில காலம் தாங்கையோடும், சில காலம் தஞ்சையோடும் சேர்த்து விசாரிக்கப்பட்ட நாகைச் சபைக்கு, ஸ்தல குருவாக முதல் முதல் சியமிக்கப்பட்டவர் தேடர்லைன் ஜூயர். அவர் அதை 1864-ஆம் ஸு 15-ஆம் தேதி ஒப்புக்கொண்டார். அவ்வருஷ முடிவில் அந்த வட்டத்துச் சபையார் தொகை 197. அவருக்குப்பின் சிலகாலம் ஸ்தேவின் ஜூயர் அந்தச் சபையின் குருவாயிருக்தார். 1866-ஆம் வருஷம் குலை மாதம் ஸ்தேவின் ஜூயர் சிமைக்குப் போக, மயர் ஜூயர் அந்த வட்டத்தை ஒப்புக்கொண்டாரா. அவர் வேலை பார்த்த ஜூக்து வருஷ காலத்தில் சபை விருத்திக் கான பல கல்ல ஏற்பாடுகள் கடக்கது மன்றி, ஒரு புதுக் கோயில் கட்டுவதற்கும் ஒரு சபைக் கூட்டத்தில் ஒழுங்கு செய்யப்பட்டது. அதுவரையில் ஒரு வீட்டில் ஆராதனை ஈட்டு வந்தது. சபை விருத்தி விஷயத்தில் ஆரம்ப முதல் துணை விண்றவர் கனகப்பன் ஜயாப்பின் ஜௌ.

மயர் ஜூயர் சிமைக்குப் போயிருக்கையில் புதுக்கோட்டையில் வசித்த கால் ஜூயர் சில காலமும் வன்ஸ்கே ஜூயர் சில காலமும் இச்சபையை விசாரித்து வந்தார்கள். மயர் ஜூயர் திரும்பியின் அவரது விசேஷத்து முயற்சியாலும், ஜயாப்பினையின் பிரயாசையாலும் சபைக் கொயில் கட்டப்பட்டு 1872-ஆம் ஸு ஏப்ரில் மாதம்

**Trinity Church.** 3-ஆம் தேதி பிரதிவிட்டையாகி, திரியேகநாத ராலயமெனப் பெயர் பெற்றது. பிரதிவிட்டை

காலத்தில் அங்கே குருவாயிருக்தவர் பைசன்ஹூர் தல் ஜூயர். அவருக்குப்பின் குருபெர்ட் ஜூயர் அங்கே வேலை பார்த்தார். ஆசீர்வாதம், பெர்க்ஸ்டெட் என்ற ஜூயர்மார் விசாரணையிலும் இச்சபை சிலகாலம் இருக்கது. 1878-ஆம் வருஷ முதல் 1888-ஆம் வருஷ மட்டும் நாகைச் சபைக்கு ஸ்தலகுருவாயிருக்தவர் ஜே. தா. தாவீது ஜூயர். அவர் காலத்தில் கிரைக் கொல்லைத் தெருவில் பள்ளிக்கூடங்கட்டப்பட்டது. நாகையில் முகாமைச் சங்கம் ஏற்பாடானது 1864-ஆம் வருஷம். சில காலம் ஐ. ரெட்பர் ஜூயரும், சிலகாலம் பம்பரின் ஜூயரும்

நாகைக்கு மேல்விசாரணைக்காரராய் இருந்தார்கள். பம்பீன். ஐயர் முயற்சியால் கல்லறைத் தோட்டம் கிடைத்தது. 1889-ஆம் சூல் முதல் மூன்று வருஷங்காலம் G. ஈசாக்கு ஐயர் நாகப்பட்டணத்தின் சபை குருவாயிருந்தார்.

1892-ஆம் வருஷம் மோன் ஐயர் ஸ்தலகுருவாகி 3 வருஷம் வேலைபார்த்து நமது மிசியோன் சம்பந்தத்தை விட்ட பின் 1894-ஆம் வருஷம் பிரேனிக் ஐயர் சபை குருவானார். அவர் சபையை விசாரித்து வந்த ஜந்துவருஷ காலத்தில் மூன் பலமுறையும் சேரிட்ட அசமாதானம் நீங்கி, ஒருவித அமைதலுண்டாயிருந்தது. இவருக்குப்பின் கொஞ்சக்காலம் ஷணர் ஐயரும், அவருக்குப் பிறகு யேகர் ஐயரும் அவருக்குப் பின் எல்லவன் ஐயரும் நாகைச் சபையை விசாரித்தார்கள். தமிழ் பாண்டித்தியமுன்ள எல்லவன் ஐயர் ஏழுதிய திருச் சரித்திரப் புத்தகங்கள் இந்நாள் வரையிலும் நமது பாடசாலை களில் உபயோகமாகி வருகின்றன. பிறகு இந்திய குருமாரே நாகையில் குருக்களாயிருந்து சபையைக் கண்காணித்து வருகிறார்கள். அவர்களில் முக்கியமானவர்கள் : D. தாவீது, V. ஆசீர்வாதம், R. தேவசகாயம், V. தேவவரம், D. எபனேசர், B. கார்ஸ் சாமுவேல், J. W. அப்பாவு, P. மாணிக்கம், D. A. ஜேக்கப் என்ற ஐயர்மார்கள்.

நாகப்பட்டணத்துக்கடுத்த கிளைச்சேகரம் திருவாளூர். இதில் ஒரு ஜெபவீடு கட்ட E. ஷெப்பர் ஐயர் விசாரணையில் 1880-ஆம் வருஷம் ஒரு சிறு மனைக்கட்டு வாங்கப்பட்டது.

1889-ஆம் வருஷமுதல் 1905-ஆம் வருஷ Tiruvalore. முடிவு மட்டும் J. D. தாவீது ஐயர் திருவாளூரில் வரசஞ்செய்து, அதிலும், அதற்குச் சமீபத்திலுமுள்ள சபைகளை விசாரித்து இந்துக்களிடம் சவிசேஷ வேலை கடத்துவதைத் தமது முக்கிய வேலையாகச் செய்துவந்தார். அவருடைய பிரயாசையால் திருவாளூரில் சவிசேஷ பிரசங்கத்திற்காக இரட்சகர் மடமென்ற ஒரு ஜெபவீடும் (1899) கடேச குருவின் குடியிருப்புத்தலமும் (1901) சவதரிக்கப்பட்டது. இப்போது திருவாளூர் சபை நாகையிலுள்ள குருவின் விசாரணைக்குள்ளிருக்கிறது.

## 8. தஞ்சாவூர்.

“இராஜ குரு”வெனப் பெயர்பெற்ற தகப்பன் கி. பி. சுவார்சு, கோலேபென்ற ஜயர்மாரால் ஈவி. ஒத்தரன் திருச்சபையின் ரோதனை பெற்றவர்களாகிய தஞ்சைச் சபையார் 1826-ஆம் வருஷம் ஆங்கில மிசியோன் விசாரணைக்குட்பட்டபின் அவர்களில் பலருக்கு ஒத்தான் சபை நாட்டம் இன்னம் இருந்ததால், பூர்வ பிதாக்களைப்போல் போதிக்கும் கர்மானிய குருமார் புதிதாய் வந்து மிசியோன் வேலை செய்வதை அறிந்த போது, இந்தப் புதிய மிசியோனில் சேரவேண்டுமென்கிற அவா அநிகரித்தது.

1849-ஆம் வருஷம் தஞ்சாவூர் சபையாரில் பலர் மேற்கூறிய விருப்பமடங்கிய விண்ணப்பத்தோடு தரங்கைக்கு வந்தார்கள். அவர்கள் காரியாதிகளை கேளில் பார்த்துவரக் கிரெம்மர் ஜயகும், வேறிரண்டு ஜயர்மாரும், கும்பகோணம், திருவவயாறு, தஞ்சாவூர் என்ற இடங்களுக்குப்போய் விண்ணப்பக்காரர்களைக் கண்டிப்பேசி, அவர்கள் ஒத்தரன் சபையின் விசவாச அறிக்கைகளை ஒப்புக்கொண்டு, கோயில் பள்ளிக்கூடங்களின் ஆதரிப்புச்சு உதவிசெய்கிற பட்சத்தில் ஏற்றுக்கொள்வதாகத் தெரிவித்தார்கள்.

எந்கணவே மாழுரத்திலே ஒத்தரன் சபையில் சேர்க்கு வேலை பார்த்துவாத தஞ்சைத் திருச்செல்வம் உபாத்தியார் குடும்பச்சிதம் 1850-ஆம் வருஷம் தஞ்சாவூருக்குப் போன போது, இராஜேந்திரம் உபாத்தியார் குடும்பத்தோடு சேர்ந்து, ஒத்தரன் முறைமைப் பிரகாரம் தன் வீட்டில் ஆராதனை வைத்துவந்தார். 1851-ஆம் வருஷம் ஜமலை மாதம் 4-ஆம் தேதி வொல்லையர் அங்கே ஆராதனைவத்து இரண்டு பிள்ளைகளை ஞானஸ்நானம் பண்ணுவித்து, ஜங்கு பேருக்கு நற்கருணை பரிமாறினார். ஆராதனைக்கு வங்கவர்கள் 36 கிரில்ஸ் வர்கள், அக்டோபர் மாதம் 20-ஆம் தேதி ஞானேந்திரம் பிள்ளையும், அவருடைய மாமனூர் (சீவாஜி ராஜா உபாத்தியாராகிய) சுவிசேஷ முத்துப்பிள்ளையும் விண்ணப்பமெழுதி ஒத்தரன் சபையிற் சேரவேண்டுமென்கிற தங்கள் விருப்பத்தைத் தெரிவிக்க, 1852-ஆம் வருஷம் ஜனுவரி மாதம் யோ. மி. சி. சுவார்சு ஜயர் தஞ்சாவூருக்குப்போய் ஒரு வாரம் ஜனங்களுக்கு

ஆயத்தபோதனை செய்து, 18-ஆம் தேதி ஞாயிற்றுக்கிழமையில் சுவிசேஷமுத்துப்பின்னை வீட்டிலே தேவாராதனை நடத்தி ஐம்பது பேருக்குக் கர்த்தருடைய இராப்போசனம் கொடுத்தார். அதே வருஷத்தில் வேறுபலரும் ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டதால் அவ்வருஷம் தஞ்சை வட்டத்துக் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 108. அவர்களை விசாரிக்கும் வேலை ஞானேந்திரம் உபதேசியாருக்குக் கொடுக்கப்பட்டது. ஆராதனை சுவிசேஷமுத்துப்பின்னை வீட்டிடைச் சேர்க்க அவருக்குச் சொங்கமான ஒரு கூரைக் கட்டடத்தில் நடந்துவக்கத்து. அதிலே சங்கியாசி உபாத்தியார் என்னப்பட்ட கிறிஸ்தியான் உபாத்தியார் பள்ளிக்கூடம் நடத்திவந்தார். 1852-ஆம் வருஷந்திலேயே பூதலூர் சபை சேர்த்தது. வருஷா வருஷம் சபையின் ஆத்துமாக்கள் கூடிதலானதால் அந்த வட்டத்துக் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 1854-ஆம் வருஷம் 257-மும், 1856-இல் 443-மும் ஆயிந்து.

இவ்வாறு பெருகின சபையை விசாரிப்பதற்கு ஸ்தல குரு அப்பொழுது இருக்கத்தில்லை. 8 வருஷகாலமாய் J.M.N. கவார்சீ ஐயர் ஒருவராய் மேற்கு வட்டங்கள் என்னப்பட்ட தஞ்சாவூர், திருச்சினுப்பள்ளி, புதுக்கோட்டை, கோயமுத்தூர் என்ற வட்டங்களில் அலைந்து திரிந்து விசாரணை செய்து வந்தார்.

குருவானவரின் குடியிருப்புக்காக 1858-ஆம் வருஷம் கொவம்பர் மீ 1-ஆம் வெள்ளு ஒரு சிறுவீடு வாங்கப்பட்டது. அதில் முதல் முதல் குடிபுகுக்கவர் ரிடேன் ஐயர். அவர் அவ்வருஷம் டிசம்பர் மாதமுதல் அடுத்த வருஷம் ஆகஸ்டு மாதம் வரையில் அதில் இருந்தார். மந்திரேரு புதிய வீடு கட்ட ஆரம்பித்த வடனே அவர் திருச்சினுப்பள்ளிக்குப் போனார்.

1860-ஆம் வருஷம் தஞ்சாவூர் தனிச் சேகரமாக்கப்பட்டு அக்டர்லோனி ஐயர் விசாரணையில் வைக்கப்பட்டது. அந்த டா.

Ouchterlony ஆரம்பத்தில் இருக்க சபையார் தொகை 476. I. Stationarius. வெளிக் கிடாமகங்கள் 14. அந்தப் போதகர்

ஆராதனை நடப்பதற்கும், பள்ளிக்கூடம் வைப்பதற்கும் மிசியோன் கம்பவுண்டில் ஒரு கட்டடம் கட்டினார். அது 1860-ஆம் வருஷம் ஆகஸ்டு மீ 30-ஆம் தேதி பிரதிவிட்டையாயிட்டு.

பழைய மினியோனியாகிய ஹூல்த்ஸ்பெர்க் (Holtzberg) ஐயர் முதலியவர்கள் புதுப்பட்டியில் கட்டியிருந்த ஒரு ஜெபவீடு 1861-ஆம் வருஷத்திலும், பள்ளியக்கிராரத்தில் இருந்த ஒரு ஜெபவீடு அடுத்த வருஷத்திலும் வாங்கப்பட்டது.

அணைக்காடு, குடிக்காடு, விழ்ணுபட்டி, திருப்பூந்திருத்தி, திருவையாறு, பட்டுக்கோட்டை யென்ற இடங்களில் சபைகள் சேரச்சேர புதுமனைக்கட்டுகள் வாங்கி, புதிதாக ஜெப் வீடுகள் பள்ளிக்கூடங்களைக் கட்டினார்கள்.

1868-ஆம் வருஷம் தஞ்சாவூரில் பெண் பாடசாலை கட்டி அடுத்த வருஷம் குன் மீ 20-ஆம் ஏ புதிய பெரிய கோயில் கட்டும்படி அஸ்திபாரம் போடப்பட்டது.

**Church built.** அதைக் கட்டுவதில் அக்டர்லோனி ஐயர் வெரு பிரயாசப்பட்டு 1871-ஆம் வருஷம் முடித்தார். தேற்றவாளன் ஆலயம் என்னப்பட்ட அந்தக் கோயில் அவ்வருஷம் ஏப்ரில் மீ 26-ஆம் ஏ பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டது.

அக்டர்லோனி ஐயர் (சீமைக்குப் போயிருந்த காலத்திற்கு) 1880-ஆம் வருஷமளவும் தஞ்சாவூர் சபையை விசாரித்து வந்தார். அந்த வருஷக் கடைசியில் இருந்த தஞ்சாவூர் வட்டக் கிறிஸ்தவர்கள் (அணைக்காடு உள்பட) 1030. அக்காலத்தில் தஞ்சைச் சபையில் உழைத்த இந்திய குருமாரில் கல்வதம்பி ஜயரும், ஞானேந்திரம் ஜயரும் விட்செதித்தவர்கள்.

அக்டர்ட்லானி ஜயருக்குப்பின் தஞ்சாவூர் சபையை விசாரித்தவர்களில் அதிக காலமாய் அங்குமூந்தவர்கள் பம் பரீன், பேஸ்லர் என்ற ஜயர்மார். சபை பரம்பவும், திருந்தவும், பள்ளிக்கூடங்கள் விருத்தியாகவும் இந்த ஜயர்மார் பட்ட பிரயாசை அதிகம். ஆவர்களுக்குப்பின் ஷாட், ரீகர், குஞ்சே, க்லோட்சே, ரைகார்ட், M. ஜெப்பர், R. ஹூப்மன், பிரேவிக் முதலியவர்கள் அங்கே வேலைபார்த்தார்கள். தஞ்சைச் சபையில் உழைத்த இந்திய குருமாரில் பின்சொல்லப்பட்ட வர்கள் முக்கியமானவர்கள்: V. கிறிஸ்தியான், M. ஆசீர் வாதம், S. D. பொன்னப்பன், J. D. தாலீது, D. தாலீது, J. A. ஞானீரீஷேகம், C. S. பாக்கியம், D. தேவப்பிரியம், A. M. தேவாச்சரியம், A. C. செபஸ்தியான், G. தானியேல், G. ஜான் டேவிட், T. T. தானியேல், P. மாணிக்கம், S. துரைக்கண் என்போர்.

தஞ்சாவூர் பெண் பாடசாலைக்காகவும் அதை மேல் விசாரணை செய்யும் ஐரோப்பிய தியாக்கோனி அம்மாள் குடியிருப்புக்கென்றும் பிரத்தியேகமான ஒரு கட்டடம் கட்டப்பட்டு 1900-ஆம் ஞா ஏப்ரில் ம் 29-ஆம் டை பிரதிஷ்டையாயிற்று. அதில் இப்போது தியாக்கோனிமார் விடுதியும், சுகங்கீலையற்ற, பெலவீனாரும், வேலை செய்ய முடியாதவர்களுமான பெண் களுக்கென “பெதேஸ்தா” என்ற தாபரஸ்தலமும் ஏற்பட்டிருக்கின்றன. R. ஹோப்மன் ஜயர் முயற்சியால் கட்டப்பட்ட ஆண் பாடசாலைக் கட்டடத்தில் இப்போது பெண்களின் உயர்தார் பாடசாலை (Girls' Christian High School) கடந்து வருகிறது. E. ஊல்சன் மிசியம்மாள் இப்பாடசாலைக்கு நீண்ட காலம் தலைமைவகித்து அதை உண்ணத நிலைமைக்குக் கொண்டு வந்தார்கள். மாணவிகளின் விடுதியை மேற்பார்வை செய்வதில் M. ஜான்ஸன் மிசியம்மாள் அவர்களுக்கு வலது கரம்போல் விளக்கினார்கள். இப்போது அப்பாடசாலையில் தலைமை வகிப்பவர் குமாரி சு. சின்னப்பா என்பவர். இவர்கள் இங்கி லாக்கு தேசத்திற்கும் போய் போதனாமுறையில் விசேஷித்த பயிற்சி பெற்றவர்கள். ஆண் பிள்ளைகளுக்கென உயர்தார் ஆரம்ப பாடசாலையொன்றும் சபை குருவின் மேற்பார்வையின் கீழ் ஒழுங்காய் கடக்குவருகிறது.

தியாக்கோனிமார் ஜயியத்தைத் தொடக்கின லீதியா வேதநாயகம் என்ற சகோதரி சிமை தேசம் சென்ற அவ்வுழுமியத்திற்கென விசேஷித்த பயிற்சி பெற்று தியாக்கோனிமார் விடுதிக்கு தலைமைத் தாயாராக இருந்து தியாக்கோனிமார் வகுப்புகளை கடத்தி அதினால் இவ்வுழுமியத்தை நிலைப்படுத்தி வருகின்றன. இதன் கிளையாக பட்டிக்கோட்டையிலும் “பெதலகேம்” என்ற அனுத பிள்ளைகளின் விழுதுமொன்றும் கடக்குவருகிறது. இவ்வுழுமியம் இன்னும் பரம்பி செழித்தோக்க கமது சபைகளின் உந்தாகமான உதவி தேவை. கல்வியில் தேறிய தன்னிலம் பாராட்டாத பெண்கள் இன்னும் இதில் சேருவது அவசியம்.

## 9. திருச்சினுப்பள்ளி, மேட்டுப்பட்டி.

லைப்பிக் மிசியோன் இத்தேசத்தில் வேலைசெய்ய வருமுன் திருச்சினுப்பள்ளியில் இருந்த கவிசேஷ சபையை ஹத்தரன் குரு

வாகிய தி. பி. சவார்ச் ஜயர் ஸ்தாபித்து, போலே ஜயர் (1778—1818) வளர்த்தாரென அறிவோம். அச்சபையார் 1826-ஆம் வருஷமளவும் லுத்தரன் சபை முறைமைப்படி ஆராதனை செய்து, லுத்தரன் ஞானேபேதேசத்தைப் படித்து Trichinopoly. வர்தார்கள். அந்த வட்டாரத்துச் சபைகளை ஒப்புக்கொண்ட ஆங்கிலேய ஜயர்மார் லுத்தரன் ஆராதனை முறைமையை மாந்தி, பாவசக்டிர் ததனை முறைமையை ஒழித்து, தங்கள் சபை முறைமைப்படி ஆராதனை செய்யத் தொடங்கினபொழுது திருச்சிக் கிறிஸ்தவர்களில் அங்கேர் தாய்ச் சபையாகிய லுத்தரன் சபையை நினைத்து அதன்பேரில் கவனமுள்ளவர்களாய் இருந்தார்கள். லைப்பிக் மிசியோன் ஜயர்மார் வருகையை அறிக்கவுடனே அவர்களில் சிலர் ஒரு உபதேசியர் மூலமாய்த் தங்கள் விருப்பத்தை 1850-ஆம் வருஷம் ஜஹுவரி மீ. புதுக்கோட்டைக்கு வந்த வொல்ப் (Wolff) ஜயருக்குத் தெரிவித்தார்கள்.

தெய்வகதியாய் அக்காலத்தில் டிரெக்டர் கிரவல் சாஸ் தானியார் (Dr. Graul) இத்தேசத்திற்கு வந்திருந்தார். 1850-ஆம் வருஷம் மே மாதம் 13-ஆம் தேதி கூடின ஜயர்மார் அவரையும் வைத்துக்கொண்டு, வேறு சபைகளிலிருந்து மூது சபையில் சேர்மணதாயிருக்கும் கிறிஸ்தவர்களைக் குறித்துச் சில முக்கிய தீர்மானங்களைச் செய்தார்கள். ஜாதி வித்தியாச மூசார்த்தரத்தினால் அல்ல, லுத்தரன் சபையின் போதகந்தின் மேல் பிரியப்பட்டவர்களாய் வந்து, அதன் அறிக்கைகளுக்கும் முறைமைகளுக்கும் தங்களைக் கட்டுப்படுத்தும் பேர்களைமாத்திரம் சேர்க்கவேண்டுமென்பது அத்தீர்மானங்களின் சாரம்.

1850-ஆம் வருஷம் ஆகஸ்டு மாதம் வொல்ப் ஜயர் புதுக்கோட்டைக்கு மறுபடியும் போனபொழுது, முறையே ஜூகிள்லீஷ் சபையாரான டாலு குழும்பத்தாரும், ரோமான் சபையாரான திரண்டு குழும்பத்தாரும் கையொப்பிட்ட இரண்டு விண்ணாப்பங்கள் அங்கே வந்திருந்தன. இது விஷயத்தை கேரில் வீசாரித்துப் பார்க்கும்படி ஜயர் திருச்சிக்குப் போனார். தரங்கள்பாடி தஞ்சாவூர் கிறிஸ்தவர்களின் வழிசத்தாரான மூன்று குழும்பத் தலைவர்கள் தாங்கள் இங்கிலீஷ் சபையை விட்டுத் தங்கள் தாய்ச் சபையான லுத்தரன் சபைக்கு வருவதாகத் தெரிவித்தார்கள். அவர்கள் மறுபடியும் தீர்க்கா

வோசனை செய்து மறுபடியும் காண்பான்ஸ் கூட்டத்தாருக்கு விண்ணப்பம் எழுதும்படி அவர்களுக்கு ஜயர் புத்தி சொன்னார்.

அந்த விண்ணப்பம் வந்தபின் செப்டெம்பர் மீ 20-ஆம் வேகோர்தேஸ் ஜயர் கிரவுல் சாஸ்திரியாரோடு திருச்சிக்குப் போய். விண்ணப்பக்காரர்களை இங்கிலீஷ் குருவுக்கு முன்னி ஐயில் வைத்துக்கொண்டு பேசினபின் 29-ஆம் வேகூயிற்றுக் கிழமை அவர்களை லுத்தரன் சபையில் ஏற்றுக்கொண்டார். அப்பொழுது ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டவர்கள் 14 பேர். இதுவே திருச்சியில் இப்பொழுது இருக்கும் லுத்தரன் சபையின் ஆரம்பம்.

1851-ஆம் ஞா முதல் 1859-ஆம் வருஷமானும் திருச்சியில் பள்ளி வட்டம் மற்ற மேற்கு வட்டங்களோடு சேர்த்து சுவார்ச் ஜயரால் விசாரிக்கப்பட்டது. அவர் 1854-J. M. N. Schwarz. ஆம் வருஷம் திருச்சியில் குடியேறினார். அவர் மேற்கு வட்டங்களை ஒழுங்குப்படுத்தி விரத்திக்குக் கொண்டுவர வெகுவாய் பிரயாசப்பட்டார். 1859-ஆம் வருஷக் கடைசியில் திருச்சி வட்டத்துக் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 590.

சுவார்ச் ஜயர் மாழூரத்துக்கு மாற்றப்பட்ட பின்னும் திருச்சியில்லை. அவருடைய விசாரணையில் சிலகாலம் இருக்கத்து. அவருக்குப்பின் 1866-ஆம் வருஷ மத்திவரையில் ஜோப்பியரில் சௌர்விங், வன்ஸ்கே என்ற ஜயர்மாரும், இந்தியர்களில் ஆ. ம. சாமுவேல், சாமிதாசன், ஞானேஸ்திரம் என்ற ஜயர்மாரும் திருச்சியில் வேலை செய்தார்கள்.

1866-ஆம் வருஷம் குன் மாதம் 8-ஆம் தேதி முதல் அந்த வட்டம் R. ஹார்துமன் ஜயர் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. அவர் கொள்ளிட ஈதியை ஈடுவெல்லையாக வைத்து திருச்சி வட்டத்தை வடக்கு வட்டம் தெற்கு வட்டமென இரண்டு பிரிவுகளாய்ப் பிரித்தார். மேட்டுப்பட்டியை மத்திப்பஸ்தானமாயுடைய வடக்கு வட்டம் ஒரு இந்திய குருவின் விசாரணையிலிருக்கத்து. 1863-ஆம் வருஷ முதல் ஆ. ம. சாமுவேல் ஜயரும், 1865-ஆம் ஞா ஏப்ரில் மீ 1 முதல் சாமிதாசன் ஜயரும் மேட்டுப்பட்டியில் வசித்து வேலை பார்த்தார்கள். இவர்களுக்குப் பின் மேட்டுப்பட்டிக்குக் குருவாக வந்து தமது மரணாள் மட்டும் அங்கிருந்து உழைத்தவர் V. கிறிஸ்தியான் ஜயர்.

திருச்சினுப்பள்ளியைத் தலைமையாக உடைய தெற்கு வட்டம் ஜோப்பிய குருவுக்குட்பட்டிருந்தது. ஜயர் வசித்தது வாடகை வீடு. ஆராதனைத் தலமும் அப்படியே, 1855-ஆம் வூசிக்காலிலே தாமணிப்பிள்ளை வீட்டை ஒத்திக்கு வாங்கியும், 1865-ஆம் வூசிக்காலிலே அதைக் கிரயத்துக்கு வாங்கியும் ஆராதனை வைத்து வந்தார்கள்.

கலெக்டர் பான்பெரி (Banbury) துரை தயவால் 1869-ஆம் வருஷம் மைலன் சங்கதக்குச் சமீபத்தில் இப்பொழுது கோயில் கட்டியிருக்கும் இடம் கிடைத்தது. 1870-ஆம் வூசிசம்பர் மூ. 28-ஆம் வெள்ளூர் R. ஹங்குமன் ஜயரால் கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போடப்பட்டு வெகு முயற்சியோடு கட்டப்பட்டது.

1871-ஆம் வருஷம் பள்ளிக்கூடம் புதிதாய்க் கட்டப்பட்ட பின் மானுக்கர் தொகை பெருகிற்று. ஆதரிப்புப் பாடசாலை ஒன்றும் ஏற்படுத்தப்பட்டது. 1872-ஆம் வூசில் ஹங்குமன் ஜயரால் பிறையாற்றுச் செமினேரிக்கு மாற்றின்தால், கால் (O. Kahl) ஜயர் அதை ஒப்புக்கொண்டு வெகு சிரத்தையோடு வேலை பார்த்து வருகையில் 1874-ஆம் வூசிலை மூ. Zion Church. 28-ஆம் வெள்ளூர் மரித்து, கொத்துங் குறையுமா யிருந்த அந்தக் கோயிலுக்குள் அடக்கம் பண்ணப்பட்டார். பிறகு அங்கு வந்த E. வெஷப்பர், வில்கொம், முக்கியமாய் மயர் என்ற ஜயர் அதிக சிரத்தையோடு கட்ட வேலையை நடத்தி, பலவிதத்திலும் பெருகி வந்த சபைக்குப் பிரயோசனமும் ஊருக்கு அலங்காரமுமான சியோன் கோயிலை முடித்தார்கள். 1878-ஆம் வூசில் எப்ரில் மூ. 11-ஆம் வெள்ளூர் அந்தத் தெய்வாலையத்தின் பிரதிஷ்டை சிறப்பாய் நிறை வேறிற்று. அப்பொழுது சபை குருவாயிருந்தவர் கிரெம்மர் ஜயர். கோயில் பிரதிஷ்டையான வருஷத்திலே திருச்சினுப்பள்ளி வட்டத்தில் இருந்த ஆத்துமாக்கள் 840. பஞ்சத்தில் சேர்ந்த அசதிப் பெண்களுக்காகவும் ஒரு ஆதரிப்புச் சாலை ஏற்பாடாயிற்று.

1879-ஆம் வருஷமுதல் பெர்க்ஸ்டெட் ஜயர் திருச்சினுப்பள்ளி வட்டத்திற்குக் குருவானார். மற்ற வட்டங்களிலிருந்து அநேகர் அங்கே குடியேற்றனதால் அங்கே சபை பெருகிற்று. 1886-ஆம் வூசில் பெர்க்ஸ்டெட் ஜயர் வியாதிப்பட்டுச் சிங்மக்குப் போகுமட்டும் பயனுற உழைத்தார்.

பிறகு சேரின் ஐயர் 1886-ஆம் ஞா ஏப்ரில் மீ அந்த வட்டத்தை ஒப்புக்கொண்டார். சில காலம் மைனர் ஐயரும் அவருக்கு உதவியாயிருக்கிறார். சக்சம்பட்டி கோயில் அவர்காலத்தில் கட்டப்பட்டது. அவருக்குப்பின் அவரது மைத்துனர் டக்செஸ்ட் ஐயர் 1889-ஆம் வருஷ முதல் 1896-ஆம் வருஷமளவும் அந்த வட்டத்தில் வேலை செய்தார். அம்மட்டும் வாடகை வீட்டில் குடியிருக்கு வர்த ஐயர்மாருக்கு அவர்காலத்தில் ஒரு மிசியோன் மங்களா கட்டப்பட்டு 1893-ஆம் ஞா ஜூலை வரி மீ 22-ஆம் வெ பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டது. 1896-ஆம் ஞா மார்ச்சு மீ ரீசர் ஐயர் அந்த வட்டத்தை ஒப்புக்கொண்டு ரீமாதங்களாய் வேலை பார்த்து வந்தார். பிறகு பேஸ்லர் ஐயர் 1896-ஆம் ஞா ஆகஸ்டு மாத முதல் விசாரணை ஒப்புக்கொண்டு 1901-ஆம் ஞா ஏப்ரில் மீ 22-ஆம் வெ சென்னை வைத்திய சாலையில் மரித்தார். இந்த பேஸ்லர் ஐயர் ஆபிரிக்காவில் கிளிமஞ்சாரோ மலைக்கருகில் நமது மிசியோன் வேலையைத் தொடக்கும்படி சில தமிழ் உபதேசியாரோடு போய் சில ஆண்டுகள் அங்கே உழைத்துப் பிறகு தமிழ் காடு திரும்பினார். பேஸ்லர் ஐயருக்குப் பின் கேள்விக் கீர்த்தி ஐயர் அந்த வட்டத்தை விசாரித்து வந்தார். இவருக்குப்பின் மறுபடியும் 1901-ஆம் ஞா மார்ச்சு மாத முதல் டக்செஸ்ட் ஐயர் அந்த வட்ட விசாரணையை ஒப்புக்கொண்டு கடத்தினார்.

1902-ஆம் ஞா பெப்ரவரி மீ 18-ஆம் வெ அநாத பெண் களுக்கும் ஆளாங்கிதலை விதவைகளுக்கும் அடைக்கல் ஸ்தானமும், குழந்தன அப்பியாசக்கடமுமாய் இருக்கும்படிக்கான ஒரு பட்டம் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டு, ஒரு Widows' Asylum. தியாக்கோனி அம்மாள் விசாரணையிலிருக்க தது. இங்கட்டம் மாஜி என்ஜினீர் கெம்ப் (Kemp) துவரை நமது மிசியோனுக்கு எழுதிவைத்த மரணாதன கன்கொட்ட. இந்த கெம்ப்ஸ்டன் ஸ்தானத்தில் எழைப் பின்னைகளுக்கென ஓர் ஆகரிப்புப் பாடசாலை ஏற்படுத்தி இங்காள் வரைக்கும் ஈடுத்து வருகிறது. அகுஸ்தா ஹென்டெகால்ட், எம்மா கார்பேர்க் என்ற ஜெர்மன் சகோதரிமாரும், புத்த காலத்தித்தகுப்பின் குரோன்செல், ஹூர்ஸ்ம், கிடோத்தா ஐான் துல்லீயா, எங்குவிஸ்ற் முதலீய சகோதரிமாரும் இந்த கர்ம ஸ்தாபனத்தில் நீண்டகாலம் உழைத்து அரேக பெண் களின் ஆத்தும சரீர நன்மைகளுக்கு மிக உதவி புரிக்கிறார்.

கிரூர்கள். தற்போது இங்கு தலைமை வகிப்பவர் திருமதி புஷ்பம் வில்லியம்ஸ் என்பவர்கள்.

திருச்சி வட்டத்தில் மது சபை வேலை மிகவும் விரிந்து விசாவித்துவிட்டது.

1. சீயோன் கோவிலுக்கும், ஈச்சம்பட்டி சபைக்கும் சௌவை புரிய ஒரு சபைக்கு மணிக்கூண்டிலுள்ள கம்பவுண்டில் குடியிருந்து வருகிறார். அங்கே இருந்து சென்ற 50 ஆண்டு களில் ஞானப்பிழேகம், J. ஆரோக்கியம், கு. சாமுவேல், D. தேவப்பிரியம், T. M. ராஜேந்திரன், A. M. தேவாசசரியம், சாமுவேல் பாக்கியம், D. S. பிச்சை, S. ஞானமாணிக்கம், I. A. அப்பாதுரை, M. சாமுவேல், V. G. ஆசீர்வாதம், A. J. சத்தியங்காதன், M. S. தனராஜ், G. G. ஆச்சரியம், A. S. ராஜேந்திரம் என்பார் ஊழியம் செய்தவர்கள். கள்ளத் தெருவில் ஒரு உயர்தர ஆரம்ப பாடசாலை மது சபை குருவின் மேற்பார்வையில் நடந்து வருகிறது. ஏழைப் பிள்ளைகளுக்கென ஓர் சாப்பாட்டு விடுதி சர்க்கார் உதவி பெற்று மது சபை குருவால் கோயில் கம்பவுண்டில் நடைபெறுகிறது.

2. முன் சீயோன் சபை குருவின் விசாரணையில் பொன் மலையில் ஒரு சிறிய சபையும், மணப்பாறைக்கு அப்பால் கல்பாணையத்தான்பட்டி, அஞ்சல்காரன்பட்டி, என்ற கிராமங்களில் இரு சபைகளும், கிராப்பட்டியில் ஒரு சபையும் இருக்கன. மது அத்தியங்கர் குடியிருக்கும் தரங்கை வாசம் கம்பவுண்டில் பலபேர் குடியேறினது மன்றி மது அத்தியங்கரால் கட்டப் பட்ட பெரிய ஜெப் ஆலயத்தில் பலபேர் வேண்டினபடி ஞாயிறு, புதன்தோறும் தேவாராதனை நடப்பதால் தரங்கை வாசச் சபையொன்று ஏற்பட்டது. இவற்றை எல்லாம் மேல் விசாரணை செய்யும் சபை குருவின்கீழ் பொன்மலை குருசேகரம் ஏற்பட்டு, சீயோன் சபையைப்போல், பொன்மலை சபையும் பொருளாதார சுயாதீனம் பெற்ற சபையாய் நடந்து வருகிறது. இதன் சபை குருக்களாய் ஞானமாணிக்கம், துரைக்கண், I. A. அப்பாதுரை, G. G. ஆச்சரியம், V. தேவ வரம் என்பார் உழைத்திருக்கிறார்கள். தற்போது சபை குருவாயிருப்பவர் மறைத்திரு, S. W. சவரிமுத்து அவர்கள்

தரங்கைவாச கம்பவண்டில் நமது சபைகுருவின் மேல் விசாரணையில் கீழ் பின்ப் தெளாய்மன் ஞாபசார்த்த உயர்தா ஆரம்ப பாடசாலை கட்டு வருகிறது. மேலும் இதே கம்பவண்டில் நமது கல்வி அபிவிர்த்தி கழகமும் (Education Board) திரு. G. T. வில்லியம்ஸ் அவர்கள் தலைமையில் கடைபெறுகிறது. இக்கழகத்திற்கு முன் வருதங்களில் கனம் K. ஹெஸ்லர், G. எரிக்ஸன், D. S. பிச்சை, ஹூால்மெபர்க் முதலிய மூயர்மார்கள் தலைமை வகித்திருக்கிறார்கள்.

நமது சபைகளின் பொக்கிளசாலையும் இதே தரங்கை வாச கம்பவண்டில் திரு. M. D. காலமோன் அவர்கள் தலைமையில் கடக்கிறது. முன்பு திரு. N. V. சின்னப்பா, S. பரஞ்சோதி என்பார் நீண்ட காலம் இவ்வேலையில் ஈடுபட்டிருந்தார்கள்.

சிறந்த கண் வைத்திய சாலையொன்று நமது கம்பவண்டில் டாக்டர் G. ஜோசப் அவர்கள் தலைமையில் கடைபெறுகிறது. திருப்பத்தூர் டாக்டர் கூகல்பார்க் அவர்களிடம் பயிற்சி பெற்று, குயாதீன் கண் வைத்திய திபுணராப் விளங்கும் டாக்டர் G. ஜோசப் அவர்கள் நீண்டசாலம் நமது ஆலோசனை சங்க அவயவமரங் சேவைபுரிந்து, நமது சபை அமைப்புத் திட்டம் குறைவுற முடிய உதவி புரிந்திருக்கிறார்.

3. பெரம்பலூர் குருசேகர மொன்று புதிதாய்த் தொடங்கி கனம் H. ரேவர் (Röver) ஐயர் விசாரணையிலிருக்கிறது. அன்னமங்கலம் இச்சேகரத்தில் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறது. பொம்ப அரில் ஓர் ஆரம்பபாடசாலையும் அனுதைப் பிள்ளைகளின் விடுதியும் H. ரேவர் ஐயரின் மேற்பார்வையில் அமைக்குவதன்துது.

4. அரியலூரில் நமது குருசேகர வேலை ஆண்டி.டட்ட கைதச் சேர்ந்து நடக்கிறது. சபைகுரு D. ஜேக்கப் என்பார். கற்று கிராமங்களில் கல்விசேஷன் வேலையும் செய்யப்படுகிறது.

மேட்டுப்பட்டியில் கிறிஸ்தியான் ஐயர் பிரயாஸ்சயால் ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டது. மிகாயேல் கோயில் என்னப்பட்ட அந்த தெய்வாலையத்திற்கு 1883-ஆம் ஆண்டுத்திருப்பதை Mettupatty. மே மா 23-ஆம் ஒ பிரதிஷ்டை நடந்தது.

மற்றக் கிராமச் சபைகளும் விர்த்தியான தால் ஈச்சம்பட்டியில் 1887-ஆம் ஆண்டு மார்ச்சு மாதம் 21-ஆம் ஒரு கோயிலுக்கு அல்திபாரம் போட்டு அடுத்த வருஷம்

செப்டெம்பர் மூ 5-ஆம் வேகட்டம் முடிந்து 5-ஆம் தேதி பிரதிவிஷ்டையாயிற்று. அதற்கு இரட்சகர் கோயிலென்று பெயரிட்டார்கள். அந்தக் கிராமத்தில் ஞானஸ்நானம் பெற்ற நெசவுகாரரான செட்டிகளுக்காகக் குடியிருப்புத் தலம் ஏற்பட்டது.

மறு வருஷம் அன்னமங்கலத்தில் ஒரு கோயிலுக்கு அஸ்தி பாரம் போடப்பட்டது. அது 1891-ஆம் வெளு முடிந்து ஆகஸ்டு மூ 26-ஆம் வேகட்டம் பிரதிவிஷ்டையாகி, அபிஷேக நாதராஜையும் என்னும் பெயர் பெற்றது. இது பெரம்பலூர் வட்டத்தில் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறது.

கிறிஸ்தியான் ஐயர் 1895-ஆம் வெளு ஆகஸ்டு மூ 12-ஆம் வேகட்டத்தில் போன்றோன்று தோ. தானியேல், S. ஆபிரகாம், J. ஆரோக்கியம், கு. சாமுவேல், M. யோசேப்பு, N. முத்துசாமி, S. சாலமோன், V. தேவவரம், M. ஞானசிகாமணி என்ற இந்திய குருமார்கள் மேட்டுப்பட்டியை விசாரித்திருக்கிறார்கள்.

### கொள்ளிட வட்டம்

R. J. ஞானவரம், T. M. ராஜேங்கிரன் என்ற குருமாரின் அரும் பிரயாசையாலும் உழைப்பாலும் இவ்வட்டத்தில் சபைகள் சேர்க்கப்பட்டன. இப்போது அவை பேராஜராம் காலாகப் பிரிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. வட்டத்தின் தலைமை விசாரணை குரு: கனம் பனுல் சாந்தகிரேன் ஐயர். திருக்காட்டுப் பள்ளியில் R. D. சாமுவேல் ஐயர் சபை குருவாயிருக்கிறார். செங்கரையூரில் S. G. சாமுவேல் ஐயரும் லால்குடியில் V. J. பொன்னையா ஐயரும் சபை குருக்களாயிருந்து சுற்றுக் கிராமங்களிலுள்ள சபையாருக்கு ஆத்ம போஜனமளித்து சுவிசேஷ உழழியமும் நடத்தி வகுக்கிறார்கள்.

ரோமான் சபையை விட்டுப் பிரிக்குத் தாஸ்திகத் தன்மை யுள்ள சுயமரியாதைக் கட்சியில் சேர்க்குத் தலை சுவிசேஷ சபையில் கொண்டுவர எடுத்துக்கொண்ட முயற் சியன் பலனே கொள்ளிட வட்ட சபைகள். இதையன்றி சில இந்துகளும் கிறிஸ்தவ சபையில் சேர்க்கிறார்கள்..

## 16. புதுக்கோட்டை

தொண்டமான் அரசரின் ஆளுகைக்குட்பட்ட புதுக்கோட்டையில் முதல் முதல் மிசியோன் வேலையை ஆரம்பித்தவர்கள் சென்னையில் எற்பட்ட “இந்திய சர்ச் மிசியோன் சங்கத்தார்.”

இவர்கள் வேலை தொடங்கினது 1836-ஆம்

**Pudukkotah.** ஸு.அங்கே சவிசேஷ் வேலை செய்தவர்களில் விசேஷித்தவர் தாலீது பிள்ளை என்பவர்.

அங்கே ஆரம்பித்த மிசியோன் வேலைக்கு அரசரும் அனுகூலஞ் செய்து, முக்கியமான இரண்டு கிராமங்களில், கிராமம் ஒன்றக்கு 2000 குழி சர்வமானியமாக விட்டுக் கொடுத்தார். 1845-ஆம் ஸு அமெரிக்கன் மிசியோன் சங்கத்தார் அதை ஒப்புக்கொண்டு நடத்தினார்கள். அவர்களும் மதுரை ஜில்லாவில் மாத்திரம் தங்கள் ஜபூயியத்தை நடப்பிக்கக் கருதி, புதுக்கோட்டை மிசியோனை லைப்சிக் மிசியோன் சங்கத்தாருக்கு 1848-ஆம் ஸு டிசம்பர் மீ 16-ஆம் வே ஒப்புவித்தார்கள்.

ஆரம்பத்தில் அந்த வட்டம் ஓக்லஸ், ஹமைசர், வொல்ப் என்ற ஜயர்மார் விசாரணையில் இருக்கத்து. பிறகு 1852-ஆம் வருஷ முதல் 1855-ஆம் வருஷ மட்டும் அது சவார்ச் ஜயர் பார்வையில் இருக்கத்து. அதற்கு மேல் கலீட்டிவ்காரராகிய அக்டர் லோனி ஜயர் அதை ஒப்புக்கொண்டார். இவரே புதுக்கோட்டையைத் தமக்கு வாசஸ்தலமாக்கின முதல் குரு. அவர் அங்கே 1860-ஆம் ஸு வியாதிப்படும் மட்டும் ஒரு கூரை வீட்டில் குடியிருந்தார். அக்காலத்தில் புதுக்கோட்டை மேற்பாகத்திலும், முத்துநாட்டிலும் புதுச் சபைகள் உண்டாயின. 1861-ஆம் வருஷ முதல் 1867-ஆம் வருஷ மட்டும் அதை நெர்லிங் (Nerling) ஜயர் ஒப்புக்கொண்டு நடத்தினார். பிறகு மூன்று வருஷங்கள் காலம் R. ஹா. துமன் ஜயரும், அவருக்குப் பின் 1872-ஆம் வருஷமளவும் கால் (O. Kahl) ஜயரும் விசாரித்து வந்தார்கள். 1862-ஆம் ஸு புதுக்கோட்டையில் கட்டத் தொடங்கின மிசியோன் பங்களா கால் ஜயர் முயற்சியால் கட்டி முடிந்து, 1871-ஆம் வருஷம் ஐஞ்சுவரி மீ 18-ஆம் வே பிரதிநிட்டையாயிற்று. கால் ஜயர் புதுக்கோட்டையிலிருக்கும்போது தான் திருச்சி வட்டத்தைச் சேர்ந்த கோட்டைக்காரன்பட்டி புதுக்கோட்டை சபையோடு சேர்க்கப் பட்டது. 1872-ஆம் வருஷ முதல் 1876-ஆம் வருஷ மட்டும்

சொர்ன் (Zorn) ஜயரும் அவருக்குப்பின் 7 வருஷக்காலம் பேஸ்லர் ஜயரும் அந்தச் சேகரத்தை நடத்தி வந்தார்கள். 1888-ஆம் வருஷ முதல் 1900-ஆம் வருஷ மட்டும் 6 ஜயர்மார் ஒருவர்பின் ஒருவராய் அங்கிருந்தார்கள்.

1900-ஆம் வருஷக் கடைசியில் பெக்சல் ஜயர் புதுக்கோட்டைக்குப் போய்க் குடியேறினார். அவ்வருஷம் குன் மீ அது கவேதிஷ் வட்டமாயிற்று. 1909-ஆம் ஸு வரையில் பெக்சல் ஜயர் புதுக்கோட்டையில் திருப்பணி நடத்தினார். அங்கிருந்த இங்கிலீஷ் பள்ளிக்கூட சம்பந்தமாய் ஒரு ஆதரிப்புச்சாலை 1903-ஆம் வருஷம் கட்டி முடிந்தது. அந்த லோயர் செக்கண்டரி இங்கிலீஷ் பாடசாலை ஏற்றுக்கூடாக உயர்த்தப்பட்டு 1904-ஆம் வருஷம் ஹூய்மன் (Dr. Heumann) சாஸ்திரியார் விசாரணையில் வைக்கப்பட்டது. அதே வருஷத்தில் புதுக்கோட்டைக்கோயில் சற்றுப் பெரிதாக்கப்பட்டது. அதே வருஷத்தில் ஒரு புதிய மிசியோன் பங்களா முடிவாயிற்று. 1906-ஆம் ஸு ஜனுவரி மீ 6-ஆம் தேதியாகிய மகிழை விளங்குதலின் பண்டு கையன்று அங்கே ஒரு புதுக்கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போடப் பட்டது. இதைத் தரங்கை மிசியோன் இரண்டாம் சதாப்த மகோற்சவ ஞாபக சின்னமாய்க் கட்டி, அதே வருஷம் கொவம்பர் மீ 6-ஆம் டி சீயோன் ஜுலிபிலி தேவாலயமென்னும் பெயரால் பிரதிஷ்டை செய்தார்கள். இத்தெய்வாலயம் கட்டி முடிய ஹூய்மன் சாஸ்திரியார் எடுத்துக் கொண்ட பிரயாசை அதிகம். நமது உயர்நிலைப் பள்ளியின் புதிய கட்டடத்துக்கு வேண்டிய ஸிலத்தைச் சம்பாதித்து, அக்கட்டடத்தின் பெரும்பாகத்தைக் கட்டினவரும் இவரே. அக்காலத்தில் நமது உயர்நிலைப் பள்ளியின் தலைவர் ஆசிரியராயிருந்த திரு. J. K. மாணிக்கம் என்பவர் பள்ளிக்கூடத்தின் முன்னேற்றத்திற்காக 1928-ஆம் ஸு தாம் அதை விட்டுப் போகும்வரையில் உற்சாகமாக உழைத்தார். பெக்சல் ஜயர் 1909-ஆம் ஸு சீமைக்குப் போயிருக்கையில் Victor Johnson ஜயர் இங்கே மூன்று வருஷம் வேலைபார்த்து புதுக்கோட்டையிலும் அதன் சற்றுப்புறங்களிலும் மிகவும் ஊக்கமாய் கலிசேஷப் பிரசங்க ஊழியம் நடத்தினார். G. தானியேல் ஜயர் 1909-ஆம் ஸு கருப்பட்டம் பெற்று 1912-ஆம் ஸு வரையில் புதுக்கோட்டை வட்டத்து கிராம சபைப் பள்ளிக்கூடங்களுக்கு பொறுப்பாளியாயிருந்தார்.

· ஹூய்மன் ஜயர் தாய்காடு போயிருந்த காலத்தில் கார்ல் சாந்தகிரேன் ஜயர் அவருக்குப் பதிலாக வேலை பார்த்தார். 1913-ஆம் ஈ ஹூய்மன் சாஸ்திரியார் புதுக் கோட்டைக்குத் திரும்பி வந்து கர்மாணிய மிஷனரிமார் ராஜாங்கத்தாரால் தாய்காட்டுக்கு 1915-ஆம் ஈ திரும்ப அனுப்பப்பட்டபோது திருச்சிக்குப் போய் வேலையை ஒப்புக் கொண்டார். 1914-ஆம் ஈ முதல் 1916-ஆம் வருஷம் வரையும் ஹூய்மன் சாந்தகிரேன் துரை நமது உயர்சிலைப் பள்ளியின் தலைவராயிருந்து, தமது சகவீனத்தின் பொருட்டு தாய்காடு திரும்பிப்போக நேரிட்டது. பெக்சல் ஜயர் மீண்டும் இவ்வேலையை ஒப்புக்கொண்டு 1922-ஆம் ஈ வரையில் இங்கே திருப்பணி நடத்தினார். அவருக்குப்பின் 1924-ஆம் ஈ வரை சோடர்ஸ்ற்ரேம் ஜயர் வேலையின் பொறுப்பை வகித்தார். பிரிக்கோல்லம் ஜயர் அவருக்குப் பின் ஒப்புக்கொண்டு சபை பள்ளிக்கூட வேலையோடு சவிசேஷப் பிரசங்க ஊழியத்தையும் குறைவின்றி நடத்தினார். அவருக்குப்பின் Bjerrum, ஹோர்ட், B. Fr. திலியாண்டர், O. A. யோகாண்சன், R. அனேர் என்ற ஜயர்மார் சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள்.

இங்கே G. தானியேல் ஜயருக்குப்பின் நீண்டகாலம் திருப்பணி நடத்தியிருக்கும் இந்திய குருமார் A. D. ஞானத்திக்கம், V. G. ஆசீர்வாதம், சா. ஞானமாணிக்கம், R. தேவசகாயம், சாலமோன் தனராஜ் என்போர்.

மைது உயர்சிலைப் பள்ளியில் 1929-ஆம் ஈ முதல் 1942-ஆம் ஈ வரை திரு. M. தேவசகாயம் என்பவர் தலைமை ஆசிரியராக உழைத்திருக்கிறார். அவருக்குப்பின் S. தேவநேசன் பிரசங்கியாரும், G. மதுரம் மார்ட்டன், A. N. தேவநேசன், S. துரைசாமி என்போர் முறையே அவ்வுத்தரவாதத்தை வகித்துவந்தனர்.

## 11. அணைக்காடு, பட்டுக்கோட்டை.

பூர்வம் கோலோப் ஜயரால் ஸ்தாபிக்கப்பட்டு சவி. பிர. சங்க மிசியோனுக்குட்பட்டிருந்த சபையின் அவைவங்களில் 56 பேரை தஞ்சை அக்டர்லோனி ஜயர் 1861-ஆம் ஈ குலை

மாதம் 21-ஆம் வெள்ளு விடுதலை நிறைவேண்டிய தால், அணைக்காட்டில் கமது மிசியோன் ஸ்தாபிக்கப்பட்டு, தஞ்சாவூர் சேகரத்தைச் சேர்க்கிறுந்தது. ஆரம்பத்தில் வெளு காலமாய் அச்சபை உபதேசிமார் விசார

Anaikadu. ஜெயில் இருந்து வந்ததால் அதிக விரத்தி யடையாதிருந்தது. 1861-ஆம் வருஷ முதல் 1874-ஆம் வருஷத்திற்குள் 54 பேர்போல் சபையை விட்டுப் போனார்கள். பிறகு ஈவெபல்ட் ஜயர் முயற்சியால் அநேகர் சேருவதற்கு இடமாயிற்று.

அதற்கு முதல் முதல் கஸ்பாவில் வாசன்செய்யும் சபை குருவாக நியமிக்கப்பட்டவர் க. தேவசகாயம் ஜயர். அவர் 1879-ஆம் வருஷ முதல் 1888-ஆம் வருஷமாவும் அந்கே வேலை பார்த்தார். அவருக்குப்பின் அந்தச் சபைக்குக் குருவாக வந்த முதல் ஜோப்பியர் கேஷிங் ஜயர்.

1901-ஆம் சூலை முதல் 23-ஆம் தேதிமுதல் சவேதிங் மிசியோன் சேகரங்களில் ஒன்றுகி புரும்ஸ்திராண்டு ஜயர் விசாரணைக்குட்பட்டது. இவருடைய பிரயாசையால் ஒரு அழிய புதிய கோயில் அமைக்கப்பட்டது, 1903-ஆம் சூலை மார்ச்சு முதல் 10-ஆம் வெள்ளு பிரதிவட்டையாயிற்று.

அணைக்காட்டு வட்டத்து குருவானவர் வசிப்பதற்கான பங்களாவுக்கு 1905-ஆம் சூலை முதல் 3-ஆம் வெள்ளு அஸ்திபாரம் போடப்பட்டது. புதுக் கட்டடத்தின் கிராப்பிரவேசம் 1906-ஆம் வருஷம் ஜனுவரி முதல் 12-ஆம் வெள்ளு நடந்தது. அங்காள் முதல் வட்டத்துக் குருவாகிய பிரிக்கோலம் ஜயர் அணைக்காட்டை விட்டுப் பட்டுக்கோட்டையில் வசித்தார். அவருக்குப்பின் கார்ல் சாங்தகிரேன் ஜயர் சபை குருவானார். பட்டுக்கோட்டையில் ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டு அந்கேயே சபை குருவின் வீடுமிருப்பதால், இரு சபைகளும் ஒரே குருவின் விசாரணைக்குட்பட்டிருக்கின்றன. அங்கே நீண்டகாலம் குரு வேலை செய்திருப்போர்: சாமுவேல் பாக்கியம், A. D. னானுதிக்கம், J. D. பர்வதம், S. துரைக்கண், M. ஜூம்ஸ், M.D. வில்வியம், D. பெலவேங்கிரம் என்ற ஜயர்மார். நடுத்திராஜ் என்பவர் இப்போது அங்கு சபை குருவாயிருக்கிறார். “பெத்லகேம்” என்ற அலுதைப் பிள்ளைகளின் விடுதியொன்று அங்கே தியாக்கோளி கோதி களால் நடத்தப்படுகிறது.

## 12. கோயமுத்தூர்.

சலிசேஷ வுத்தரன் மிசியோன் வேலை கோயமுத்தூரில் ஆரம்பித்தது 1856-ஆம் வருடம். அவ்வாண்டில் கவார்ச் ஜீயர் செய்த அறிக்கையின்படி வேறு சபைகளிலிருந்து நமது சபையில் சேர்ந்தவர்கள் 130, ஞானஸ்கான Coimbatore. ஆயத்தகாரர் 50. 1860-ஆம் வருடமானாலும் அந்தச் சேசாத்திலேயே குடியிருக்கும் குரு ஏற்பட்டதில்லை. அந்த வருடத்தான் கல்லதம்பி ஜயரை அங்கே அனுப்பினார்கள். அவ்வுரிமை ஸ்தல குருவாயிருந்த முதல் ஜோப்பிய குரு ஷான்ஸ் (Schanz) ஜயர் (1863). 1865-ஆம் ணு நமது மிசியோனில் சேர்ந்த ஹெரே ஜயர் மறு வருடத்தில் கோயமுத்தூர் வட்டத்துக்கு குருவானார். 1863-ஆம் ணு அங்கே வாங்கியிருந்த தொட்டத்தில் 1867-ஆம் ணு ஒரு பள்ளிக்கூடம் கட்டப்பட்டு, கோயிலாகவும் உபயோகிக்கப்பட்டு வந்தது. 1868-ஆம் ணு ஜயர் வீடு கட்டப்பட்டது. பிறகு சுண்டக் கோயமுத்தூர் என்ற கிராமத்தில் வெகுபேர் ஞானஸ்கானம் பெற்றதால் 1869-ஆம் ணு அங்கேயும் ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டது. ஆகிழும், அவர்கள் பிற்காலத்தில் மருள விழுந்தார்கள். வெள்ளாழர், பொள்ளாச்சி, Yercand விருதலைப்பட்டி, முதலிய கிராமங்களிலும் சிறு ஜெப வீடுகளும் பள்ளிக்கூடங்களும் உண்டாயின. திருப்பூரிலும் அதற்குச் சமீபமான அனுப்பப்பாளையம் என்ற கிராமத்திலும் அநேக இந்துக்கள் ஞானஸ்கானம் பெற்றார்கள். 1869-ஆம் வருட முதல் ஜயர்மாருக்கு வெயில்காலத் தாபரஸ்தலமாய் ஏற்பட்ட ஏற்காடு என்ற மலைச்சேகரம், ஏற்கனவே ஹெரே ஜயருடைய ஊழியஸ்தலமாயிருந்ததால், அது கோயமுத்தூர் வட்டத்தோடு சேர்ந்து விசாரிக்கப்பட்டது. அங்கே 1867-ஆம் ணு ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டது. அது இப்போது திருப்பூர் குருசேகரத்தில் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறது.

1872-ஆம் வருடக் கடைசியில் ஹெரே ஜயர் வியாதிப்பட்டுச் சமுச்சார சகிதம் சீமைக்குப் போகையில் கோயமுத்தூர் வட்டத்தை அக்டர்லோனி ஜயரிடம் ஒப்புவித்தார். அப் பொழுது சபையின் ஆத்துமாக்கள் 427. இவர் அதை C. J. சாந்தகிரேன் ஜயருக்கு ஒப்புவிக்க, அவர் விசாரணையில் அது 1881-ஆம் ணு சீமைக்குப் போகுமானாலும் இருந்தது. 1880-ஆம் ணு துவக்கத்தில் பொள்ளாச்சி ஜெபவீடு பிரதிஷ்டை ஆயிந்து.

அதே வருஷத்தில் கோயமுத்தூர் சபை புதிதாய் ஏற்பட்ட சபையொழுங்கை அலுவட்டானத்துக்குக் கொண்டு வந்தது. இச்சபை யொழுங்கின்படி அந்தச் சேகரத்திற்கு முதற் சபை குருவாயேற்பட்டவர் ஆசிர்வாதம் ஜயர். 1883-ஆம் வெளு அக்டோபர் மார்ச் 5-ஆம் வெளியீட்டில் மரித்த இவருக்குப் பின் அங்கே வேலை செய்த சபை குருக்களில் பெரியநாயகம் ஜயர் நெடுநாள் அங்கே உழைத்தார். அவர் காலத்திலே ஹேர்பெர்க் ஜயர் மேல் விசாரணையில், ‘கிறிஸ்துநாதர் ஆலையம்’ என்ற அழகிய கோயில் கட்டி முடிந்து 1892-ஆம் வருஷம் Christ Church. நொவம்பர் மார்ச் 10-ஆம் தேதி பிரதிஷ்டை ஆயிற்று. இக்கட்டடச் சௌலவுக்காகச் சென்ற 11300 ரூபாயில் சபையார் சந்தேரக் குறைய பாதியை உற்சா கமாட் செலுத்தினார்கள். ஹேர்பெர்க் ஜயர் கட்டட வேலையில் உழைத்த உழைப்பினால் மிகவும் வியாதிப்பட்டுச் சீமைக்குத் திரும்பினார். பெரியநாயகம் ஜயரும் பலவிதத்திலும் சங்கடமும் சஞ்சலமும் அடைந்து, வியாதியாகி, 1895-ஆம் வெளு மார்ச்சு மாதம் 7-ஆம் வெளியீட்டில் இறந்துபோனார்.

ஹேர்பெர்க் ஜயருக்குப்பின் 1899-ஆம் வருஷமட்டும் பெக்கல் ஜயர் விசாரணை குருவும், பெரியநாயகம் ஜயகுருக்குப் பின் 1902-ஆம் வருஷமட்டும் தி. யோசேப்பு ஜயர் சபை குருவுமாக வேலை பார்த்தார்கள். பிறகு A. B. போகான்சன், மத்தேஸ், ஹூப்பமன் என்ற ஜயர்மார் ஒருவர்பின் ஒருவராய் கோயமுத்தூர் வட்டத்தை விசாரித்தார்கள். வெளி வட்டத்தில் புறமதத்தினருக்குள் அசைவுண்டானதால் அவர்களுக்குள் அதிக வேலை நடத்தக் கருதி, அந்த வட்டத்தை இரண்டாய்ப் பிரித்து, கோயமுத்தூர் சேகரத்தை ரைகார்ட் ஜயருக்கும், உடுமலைப்பேட்டைச் சேகரத்தை ஹூப்பமன் ஜயருக்கும் ஒப்பு வித்தார்கள். சுயபரிபாலன சபையாகிய Udamalapet.

கோயமுத்தூர் உள்ளுர்ச் சபைக்கு நீண்ட காலம் குருவாயிருக்கோர்: D. தேவப்பிரியம், கு. சாமுவேல், S. முத்துசாமி, A. P. சாமுவேல், சா. ஞானச் சரியம், D. எபனேசர், A. R. தியாபிலஸ், S. M. அப்பாதுரை முதலியோர்.

சென்ற 50 ஆண்டுகளில் இந்த ஜில்லாவில் பல மாறுதல்களும், புதிய குருசேகரங்களும் உண்டாகி இருக்கின்றன. கோயமுத்தாரில் மோசல் ஞானபாணம் கண் வைத்திய

சாலையும், அதன் கிளையாக போத்த ஊரில் ஒரு கண் வைத்திப் சாலையும் எற்பட்டிருக்கின்றன. இதில் ஊக்கத்தோடு டாக்டர் S. குருபாதம், I. பிச்சை ராபர்ட் என்பவர்கள் உழழுத்து வர்திருக்கிறார்கள். முன் கோயமுத்துரைச் சேர்க்கிறார்த உதகமண்டலத்தில் சபை இப்போது தனித்த குருசேகரமாகி விட்டது.

கோயமுத்துர் ஜில்லாவில் Pioneer area என்றறைக்கப் படும் ஆரம்ப சபை வட்டத்தை 4 பிரிவுகளாகப் பிரித்திருக்கிறார்கள். இவைகளில் திருப்பூரில் M. தானியேல் ஜயர் முயற் சியால் குருவின் வீடொன்றும் தேவாலயமொன்றும் கட்டப் பட்டிருக்கின்றன. A. சாலமோன் ஜயர் அங்கே ஊழியம் கடத்தி வருகிறார். பொன்னாச்சியில் G. T. வேதமாணிக்கம் ஜயர் சபை குரு. அங்கே மூர்வத்தில் S. D. ஞானச்சரியம், A. S. முத்தையா, D. A. ஜேக்கப், J. அருள்தாஸ், M. சாமு வேல் முதலியோர் திருப்பணி கடத்தி இருக்கிறார்கள். P. குனுட்சன் ஜயர் இங்கே மிதிநெனரியா யிருக்கையில் 1949 -ஆம் ஆண்டில் நவம்பர் மாதத்தில் ஒரு புதிய கோயிலைக் கட்டி முடித்தார். அங்கே இப்போது A. அன்றேன் ஜயர் மிதிநெனரியாயிருக்கிறார். பெண்களின் ஆதரிப்புப் பாடசாலை A. துன்பி எாட் : மிசியம்மாள் மேற்பார்வையிலிருக்கிறது. வேதாகம ஸ்திரீகளின் பாடசாலையை E. விம்மர்க்கான்ஸ் மிசியம்மாள் கடத்துகிறார்கள். இவர்களையன்றி V. G. ஆசீர்வாதம், A. R. தியாபிலஸ், A. S. முத்தையா, A. T. பொனிபாசியு, S. C. டேவிட், A. மினுசோன் என்னும் இந்திய குருமார் அங்கே திருப்பணியாற்றுகிறார்கள். கருங்கைபுரியிலும் அதன் கற்றுப்புறங்களிலும், A. இர்பே மிசியம்மாளும், G. ஸ்ரீவண் ஜயரும் தொடங்கிய வேலை நாளொரு வண்ணம் வளர்ந்து வருகிறது.

### 13. சென்னைப்பட்டணம்.

குல்சே, பாவரிஸ், கேரிக்கே முதலிய ஹத்தரன் ஜயர் மார்களால் சென்னையில் சேர்க்கப்பட்ட சபைகள் ஹத்தரன் சபைகளாயிருக்கதால், தரங்கை முதலிய இடங்களிலிருந்து சென்னைக்கு ஜிவனூர்த்த முகாங்கிரமாய்ச் சென்ற கிறிஸ்த வர்கள் அங்கிருந்த சபையோடு சேர்க்கிறார்கள். 1826-ஆம்

ஸு சவி. பிரபல்விய சங்கத்தார் விசாரணைக்குட்பட்டும், அங்கே கடைசி ஹல்லே மிசியோனியாகிய ரொட்லர் ஜயர் உயிரோ டிருக்கும் மட்டும் எல்லாம் அமைதலாயிருந்தது. அவர் பொதுவான ஜெப புத்தகத்தை மொழிபெயர்த்து அதன்படி

தேவராதனை செய்யத் தொடங்கினாரே  
Madrasr யன்றி, வேறு மாற்றங்கள் செய்யவில்லை.

இதைப் பொறுத்கமாட்டாதிருந்த சபையார் கடுவே, ரொட்லர் ஜயரின் மரணத்திற்குப்பின் (1836), ஒருபக்கம் நியாயப்பிரமாணப் போங்கில் காரியாதிகளைச் சீர்ப்படுத்த வேண்டுமென்கிற அபிப்பிராயமுடையவர்களும், மறுபக்கம் ஆங்கிலேய அத்தியட்ச சபையின் போதகங்களையும் சடங்காசாரங்களையும் வற்புறுத்த வேண்டுமென்கிற அபிப்பிராய முடையவர்களும் புகுஞ்சு நெருங்கவே, ஜாதி வித்தியாச விஷயத்தில் பழுமையைப் பிடித்துக்கொண்டு நின்ற வர்களும், போதக விஷயத்தில் பூர்வ மூத்தரன் ஜயர்மாரை அனுசரித்து நின்றவர்களும் மனவருத்த

Purasawalkam. மடைந்து, 1846-ஆம் ஸு புரசைச் சுயாதீன தமிழ்ச்சபை எனப் பிரிந்து, சொந்தத்துக்கு ஒரு கல்வறைத் தோட்டம் வாங்கி, அடைக்கலம்பிள்ளை என்பவரைத் தங்களுக்கு உபதேசியாராக நியமித்துக்கொண்டு, ஒரு வீட்டில் ஆராதனை செய்து வக்தார்கள். தொகையில் 400 போகிய இவர்கள் 2 வருஷங்காலம் இப்படிச் செய்து வந்தார்கள்.

புரசை சுயாதீன தமிழ்ச் சபையைச் சேர்ந்தவர்கள் தங்கள் கடுவே வங்கிருந்த டிரெக்டர் கிரெள்ளல் சாஸ்திரியார் மூலமாய் 1847-ஆம் ஸு ஆகஸ்டு மூ 26-ஆம் வே தரங்கை மூத்தரன் மிசியோன் கான்பரன்ஸ் சங்கத்தாருக்குத் தங்கள் விஷயாதிகளை ஏழுதி, தங்களைச் சேர்ந்து ஆதரிச்க ஜயர்மாரை அனுப்பு விக்கும்படி கேட்டுக்கொண்டார்கள். கான்பரன்ஸ் சங்கத்தார் மெத்த சாவதானத்தோடு அவர்கள் சங்கதிகளை எல்லாம் விசாரித்து “எழு கேள்விகள்” மூலமாய் அவர்களிடம் வாக்குறுதி வாங்கினார்கள். அந்த ஏழு கேள்விகளுக்கு உத்தரவாக அவர்கள் கொடுத்த உறுதிமொழியின் சாரம்:

1. அந்தச் சபை போதகத்திலும் நடக்கையிலும், மூத்தரன் திருச்சபை போதிக்கிறபடியே தேவ வசனத்துக்குத் தன்னை முற்றிலும் கீழ்ப்படுத்தவும்,

2. ஒரு பஞ்சம உபதேசியின் தள்ளுதலையும் தங்களோப்பிரத்தியேகமான ஒரு சங்கமாக எண்ணுதலையும் பற்றிய முட்டின தீர்மானங்களை ரத்து செய்யவும்,

3. தெய்வாலயத்திலும், முக்கியமாய் திரு இராப்போ சனப் பந்தியிலும் ஜாதி வித்தியாசம் பாராதிருக்கவும்,

4. தங்கன்பாடி சங்கத்தார் தங்களால் கூடிய அளவு மாத்திரம் கிருபையெத்தன பரிமாறுதலுக்கு ஏற்பாடு செய்வதை அங்கிகரிக்கவும்,

5. கோயில் கட்டடம், கோவிலுழுழியர் சம்பளம் முதலீய விஷயங்களுக்குத் தேவையான செலவுக்காக ஒழுங்காய்க்காளிக்கை செலுத்தவும்,

6. சங்கத்தார் குறிக்கிறபடி சுபாசப காரியங்களில் செலுத்தும் காளிக்கைகளைக் கோயில் பொக்கிஷமாய்ச் சேர்க்கவும்,

7. சபையின் எழைகளைத் தன் சய செலவில் பராமரிக்கவும் சம்மதித்திற்குத் தன்படே.

இவ்வறுதிமொழியின் பேரிலே புரசபாக்கத்துச் சபையை வூத்தரன் சபையில் சேர்த்துக் கொள்ளுகிறதென்று 1848-ஆம் வெளியில் செப்பெட்டம்பர் ஸீ சங்கத்தார் தீர்மா Kremmer வித்து, அக்டோபர் ஸீ கிரெம்மர் ஜயரை அதற்குக் குருவாக வியமித்து அனுப்பினார்கள். அவர் அக்டோபர் ஸீ 30-ஆம் டை தாங்கையிலே ஒரு பல்லக்கி லேறி, நொவம்பர் ஸீ 6-ஆம் டை சென்னை போய்ச் சேர்ந்தார்.

அவர் அந்தச் சபையை ஏற்றுக்கொண்டு, பத்து வருடங்காலம் மிகுந்த கஷ்டத்தோடு அதை நடத்தி வங்கதூர், அவர் ஆரம்பத்தில் குழியிருந்தது சாதாரணமாய் இந்தியர்கள் குடியிருக்கும் வீடு. அதிலேதான் ஆராதனையும் நடந்து வங்கதூர் பிறகு அதிக செளகரியமான வீடு குழிக்கவிக்குப் பிடிக்கப்பட்டது.

1856-ஆம் வெளிசம்பர் ஸீ 6-ஆம் டை அடைக்கலநாதர் கோயிற்கட்டடம் முடிந்து பிரதிஷ்டையாயிற்று. இந்தக் கட்டட வேலையில் விசேஷித்த சிரத்தை எடுத்துக்கொண்ட வர்கள் சொரணம் பின்னையும், இராசப் பின்னையும். அதேக் தோட்டத்தில் 1858-ஆம் வெளியில் அக்டோபர் ஸீ 31-ஆம் டை



The Rev. C. F. Kremmer,

born at Smalkalden in Hesse-Cassel on 8-9-1817,  
arrived in India and was ordained on 18-10-1847  
and died at Tranquebar on 24-7-1887.



**The Rev. C. J. Sandegren,**

born at Naesinge in Sweden on 1-10-1841,  
ordained in 1868, arrived in India on  
17-11-1869, pensioned in 1916 and died in  
Madurai 1929.



**The Rev. S. Zehme, D. D.,**

born at Lengefeld in Saxony on 7-9-1864, ordained on  
17-5-1891, arrived in India on 26-9-1891 and died at  
Radebeul, Saxony on 8-3-1940.

பள்ளிகூடத்தைக் கட்டிய நிற்குப் பிரதிஷ்டை நடந்தது. ஜெப் வீரராகிய கிரெம்மர் ஐயர் ஊழியத்தால் உண்டான பயன் கொஞ்சமல்ல. அவர் தமது பயணங்களில் செய்த

*Adaikalanthar Church.* பிரசங்கங்களால் சதுரங்கட்பட்டணத்தில்

1854-ஆம் ஈஸ் ஒரு சபை சேர்த்து.

1855-ஆம் வருஷத்துக் கடைசியில் அவர் சென்னைப்பட்டணத்து விசாரணையைக் கெல்பர் (Kelber) ஐயரிடம் ஒப்புவித்து விட்டுத் தரங்கைக்குப் போன்று. கெல்பர் ஐயரோ சீக்கிரத்தில் வியாதிப்பட்டுச் சிமைக்குப் புறப்பட்டதால் சென்னைச் சபை சிலகாலம் சுவார்ச் ஐயர் பார்வையிலும் சிலகாலம் தேடர் ஜென், மயர், ஷான்ஸ் ஐயர்மார் பார்வையிலும் இருக்கவேண்டியதாயிற்று. தேடர் ஜென் ஐயர் காலத்தில் (1852-ஆம் ஈஸ் செப்டெம்பர் மீ 19-ஆம் ஈ) ஐயர்மார் குடியிருப்புக்கென்று ஒரு வீடு வாங்கப்பட்டது.

சிமைக்குப் போன கிரெம்மர் ஐயர் திரும்பி வந்தபின் 1865-ஆம் ஈஸ் அவர் சென்னை அடைக்கலாதர் சபையை மறுபடியும் ஒப்புக்கொண்டார். அதுமுதல் பக்து வருஷத்துக் காலம் அங்கே உண்மையாய் உழைத்துச் சபையில் மிகுஞ்ச ஆசீர்வாதத்தை உண்டுபண்ணினார். (அவருக்கு உதவியாக கிரால், குருபெர்ட் என்ற ஐயர்மாரும் சிலகாலம் வேலை செய்தார்கள்.) பிறகு அவர் சிமைக்குப் போகும்பொழுது சென்னை ஈலபெல்ட் ஐயர் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. 1876-ஆம் 1877-ஆம் வருஷப் பஞ்சத்தில் சென்னைக்கு மேற்கிலுள்ள வளர்ப்பும், நயப்பாக்கம், கூத்தப்பாக்கம் என்ற கிராமங்களிலிருந்து சிவனத்துக்காகப் பட்டணத்துக்கு வந்த ஐங்கள் ஈலபெல்ட் ஐயரால் கிறிஸ்து மார்க்க உபதேசம் பெற்று, ஞானஸ்நானம் செய்விக்கப் பட்டார்கள். பஞ்சம் தெளிந்து அவர்கள் தங்கள் சொந்த ஊயர்களுக்குத் திரும்பினதால் அவர்களே காஞ்சிபுரம் தாலுக்காவில் முதற் சபைகளானார்கள்.

ஈலபெல்ட் ஐயர் 1887-ஆம் ஈஸ் பிழையாற்றுச் செய்த னேரிக்கு மாற்றப் பட்டதால், சிமைக்குப் போய்த் திரும்பின ஹங்குமன் ஐயர் சென்னைச் சபையை ஒப்புக்கொண்டார். அவருக்கு அங்கே பல இடையூறுகள் உண்டாகியும் 1887-ஆம் வருஷ மட்டும் அங்கேயே வேலை செய்தார். அவர் அங்கிருந்த காலத்தில் சென்னைச் சபையிலே போதுமான தொல்லைகள் இருந்ததால் வெளிக் கிராமங்களில் வேலைகள் அதிகமாய் நடக்கக் கூடாதிருந்தது. ஆயினும், அவர் முந்திச் சேர்த்திருந்த

சபைகளைச் சிதறவிடாமற் காத்து வந்தார். அவருக்கு உதவி குருவாக அமிர்தம் ஜயரும், பிறகு தே. தாவீது ஜயரும் புரச

**Rayapuram Morning Star Church.** பாக்ஸத்தில் வேலை பார்த்தார்கள். இராய புரத்தில் விடுவெள்ளிக் கோயில் கட்டப் பட்டது அவர்காலத்தில்தான். அது 1882

-ஆம் ஞா அக்டோபர் மு 15-ஆம் தேதி பிரதிஷ்டையாயிற்று. மூன் அங்கிருந்த செல்வராய பின்னொ கோயில் விஷயத்திலும் சபை விஷயத்திலும் சிரத்தை யுள்ளவராயிருந்ததுபோல் அவர் பின்னொன்றும், விசேஷமாய்த் தம்பிப்பின்னொ என்ப வரும் சிரத்தை யுள்ளவராய் ஹக்துமன் ஜயருக்குத் துணை வின்றூர்கள்.

ஹங்துமன் ஜயருக்குப் பின் சென்னைக்கு வந்த பல ஜயர் மாருள் அங்கே அதிகாலம் வேலை செய்து, செங்கற்பட்டு ஜில்லாவில் கவிசேஷ பரம்புதலுக்கு விசேஷித்த கருவியாயிருந்தவர் 1887-ஆம் ஞா அந்த வட்டத்தை ஒப்புக்கொண்ட காபீஸ் ஜயர். புரசையில் ஜரோப்பிய குருமாருக்குத் துணையாய் நின்று வேலை செய்த சுதேச குருமார் அநேகர். அவர்களுள் அதிக காலமாய் அங்குழைத்தவர் ஞா. தேவசக்ராயம் ஜயர். இவரே புதிய சபையொழுங்கின்படி புரசபாக்கத்துக்கு முதற் சபை குருவாகி (1889) 1911-ஆம் ஞா வரையில் அச்சபையை விசாரித்து வந்தார். 1898-இல் சபையின் 50 வருட ஜூபிலி கொண்டாடப்பட்டது. அவருக்குப்பின் C. S. பாக்கியம், G. தாணியேல், A. D. ஞானுதிக்கம், I. A. அப்பாதுரை, D. S. பிச்சை, D. D. ரேணியுஸ், R. தேவசகாயம், D. சின்னப் பன் என்ற இந்திய குருமார் சபையை நடத்தி வகுக்கிறார்கள். இவர்களில் I. A. அப்பாதுரை ஜயரின் அரும் பிரயா சையால் நமது கோயில் பெரிதாய் விஸ்தரித்துக் கட்டப்பட்டு, 1936-ஆம் ஆண்டு பெப்ரவரி மாதம் 23-ஆம் வெள்ளி பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டது. 1948-இல் சபையின் சுதோற்சவம் R. தேவசகாயம் ஜயர் காலத்தில் ஆசரிக்கப்பட்டது; நூற்றுண்டு ஞாபகார்த்த மண்டபமொன்றும் ரூ. 35,000 செலவில் கட்டி முடிக்கத்து.

காபீஸ் ஜயருக்குப் பின் சென்னையில் தங்கி ஊழியம் நடத்தின கர்மாணிய குருமார்களில் முக்கியமானவர்கள் : மைனர், பவர் சாஸ்திரியார், B. புருட்சர், R. புரோவிக் சாஸ்திரியார் முதலிய ஜயர்மார். இவர்களில் புருட்சர் ஜயர் நமது

ஆலயத்துக்கு முன்பாக ஒழுங்காய்ச் சவிசேஷப் பிரசங்கம் செய்தார். காஞ்சிபுரம் முதலான இடங்களுக்குப் போய் இந்த ஊழியம் நடக்க மிகவும் கருத்தாயிருந்தார். மைது சபைக் கணக்குகள் சீராய் வைக்கப்பட எல்ல ஒழுங்குகளை வைத்துப் போனவர் இவரே.

காபீஸ் ஜயர் முயற்சியால் Fabricius பாடசாலை 8 வகுப்பு களுடன் கட்டிமுடிந்தது. அது பிறகு High School-ஆக உயர்ந்து புதிய கட்டடங்களோடு விறைவாயிற்று. அதில் தலைமை வகித்தவர்களில் ஜயாப்பிள்ளை, M. A. வேதநாயகம், M. D. மாணிக்கம், M. தேவசகாயம் என்பவர்கள் விசேஷித்தவர்கள்.

எம்மா வொன் சோடன் என்ற முதல் தியாக்கோனியம் மான் 1896-ஆம் ஈஸ் சென்னை வந்து மைது பெண் பாடசாலைக்குத் தலைமை வகித்தார்கள். அவர்களுக்குப்பின் அகுஸ்தா ஹென்சொல்ற் என்ற தியாக்கோனியம்மாரும், மரியா பம்பரீன் மிசியம்மாரும் இவ்வேலையைத் தொடர்ந்து நடத்தி ஞார்கள். இப்போது M. மத்தேஸ் என்ற தியாக்கோனியம்மாள் பல்லாண்டுகளாக வெகு திறமையுடன் அவ்வேலையை நடத்தி வருகிறார்கள்.

சென்னை சபை ஆத்மீக கண்காணிப்பின் பொருட்டு 1952-ஆம் ஈஸ் மார்ச்சு மாதத்தில் இரு பிரிவாகப் பிரிக்கப் பட்டது. இப்போது புரைச்ச சபையின் ஆத்துமாக்கள் 1814 பேர். கீழ்ப்பாக்கம் சபையின் ஆத்தமாக்கள் 1062 பேர். கீழ்ப்பாக்கம் கோயிலுக்கென்று நிலம் வாங்க சங்கத்தார் கொடுத்தது ரூ. 24000. கோயில் கட்ட மதிப்பு ரூ. 1,50,000.

சென்னை கீழ்ப்பாக்கத்தில் வேதசாஸ்திரப் பயிற்சிக்கென Dr. சாங்கிரேன் ஜயர் 1927-ஆம் ஈஸ் குருக்கள் வகுப்பை ஏற்படுத்தினார். அதுமுதல் கான்கு வகுப்புகளில் குரு ஊழியத் திற்கென மாணவர் பயின் நிருக்கிறார்கள்.

இராய்புரம் விடிவெள்ளிக் கோயிற் சபை சதேச குரு வினால் நடத்தப்படுகிறது. G. சுசாக்கு, J. ஆரோக்கியம், C. S. பாக்கியம், T. S. S. யாக்கோபு, ஞா. தேவசகாயம், S. D. ஞானஞ்சரியம், S. தேவப்பிரசாதம், K. A. தாவீது, A. P. சாமுவேல், D. S. பிச்சாச, D. ராஜீகம், J. குமரேசன், D. பெனோசர் என்ற குருமார் இங்கே ஊழியம் செய்திருக்கிறார்கள்.

## 14. செங்கற்பட்டு ஜில்லா.

இப்பிள்ளையோன் சம்பக்தமாய் செங்கற்பட்டு ஜில்லாவில் வேலை ஆரம்பித்தவர் திரேம்மர் ஜூயர், 1949-ஆம் ஆண்டு அவர் சென்னை புரசபாக்கம் சபையின் குருவானபின் பிரயாணங்களில் அவர் செய்த பிரசங்க வேலையினால் சதுரங்கப் பட்ட ணத்தில் ஒரு சபையை 1854-ஆம் வருஷத்தில் சேர்த்தார். 1976-ஆம் 1877-ஆம் வருஷ பஞ்சத்தில் காஞ்சிபுரம் தாலுக்கா சபைபாக்கம், வளர்ப்புரம், கூத்தப்பாக்கம் என்ற கிராமங்களிலிருந்து வர்த் துணங்களைப் போதித்து ஞானஸ்நானங்கொடுத்து, சபையில் சேர்த்தவர் ஈலபெல்டு ஜூயர். இதற்குப் பின் பத்து வருஷங்காலமாய்ப் புதிய சபைகள் அவ்வளவாய்க் கேர்க்கத்தில்லை. 1887-ஆம் ஜூலையாக்கம் சபையின் விசாரணை குருவான சாபீஸ் ஜூயர் கிராமங்களில் செய்த சவிசேட வேலையைக் கார்த்தர் ஆசீர்வதித்ததால் 1939-ஆம் 1990-ஆம் வருஷங்களில் அநேகர் ஞானஸ்நானம் பெற்றார்கள். இப்படியே சென்னைக்கு வெளியே சபைகள் பெருகத்

Chingleput.

துவக்கின்தால் 1891-ஆம் ஆண் செங்கற்பட்டு

சேரம் சென்னையினின்று பிரித்துப் பிரத்தி யேகமாக்கப்பட்டது, அத்தோடு சதுரங்கபட்டணம், காஞ்சிபுரம், கூத்தப்பாக்கம் முதலிய ஊர்களும் கேர்க்கப்பட்டன. அந்த வட்டத்தை விசாரணை செய்த குருவார் வாடகை வீட்டில் குடியிருக்ததால், 1897-ஆம் ஆண் மிள்லையோனுக்குச் சொந்தமான பக்களா ஒன்று செங்கற்பட்டில் கட்டப்பட்டது. அதில் கண்ண கீசர் ஜூயர் குடியேறினார். அது பிற்காலத்தில் விற்கப்பட்டது. சதுரங்கப்பட்டணத்தில் கோயில் இடங்கு உபயோகமற்றுப் போனதை சென்னைவட்ட காரியதரிசி C. H., தானியேல் என்பவர் முயற்சி எடுத்து சென்னை சபையும் கிடேகித்தரும் அளித்த தொகையோடு ஆலோசனை சுங்கத்தாரின் உதவியும் பெற்று அதை மீண்டும் 1955-ஆம் ஆண் ஏப்ரல் மீ கட்டிமுடிக்க அத்தியங்கர் J. சாந்தகிரேன் அவர்கள் அருள்சாதர் ஆலயம் என்ற பெயரோடு அதைப் பிரதிஷ்டை செய்தார்.

இமைக்குப் போயிருக்த காபீஸ் ஜூயர் திரும்பி வந்து ஆலோசனைச் சங்கத் தலைவராகச் சிலகாலம் வேலை பார்த்த பின் 1893-ஆம் ஆண் சென்னை வட்டத்தை மறுபடியும் ஒப்புக் கொண்டு ஸ்ரீபெரும்பூதாருக்குச் சமீபமான வளர்ப்புரம், கயப்பாக்கம், மப்பேறி, கொண்டஞ்சேரி என்ற புதுக்கிராமக் சபைகளை விசாரணை செய்ததுமல்லாமல் விசேஷமாகத் திருவள்ளுர் தாலுக்காவில் சவிசேஷ வேலை ஆரம்பித்தார்.

சேவதயவால் 1893-ஆம் ஞா டிசம்பர் மாதம் 31-ஆம் வெளிருவள்ளூர் தாலுக்காவின் இந்துக்களில் முதல் விசையாக 42 பேருக்குப் பட்டரைப் பெரும்புத்துரில் ஞானஸ்கானங் கொடுக்கப்பட்டது.

அப்படியே 1894-ஆம் ஞா நவம்பர் 18 மீ 18-ஆம் வெளிருவள்ளூர் கண்ணங்காரரைனயில் அகே

இந்துக்களுக்கும், 1895-ஆம் ஞா குலை மீ 12-ஆம் வெளிருவள்ளூர் இந்துக்களில் பலருக்கும், கைவண்ணுரில் அகே இந்துக்களுக்கும் ஞானஸ்கானங் கொடுக்கப்பட்டது. ஆக 1893-ஆம் வருஷமுதல் 1901-ஆம் வருஷம் மட்டும் ஞானஸ்கானம் பெற்றவர்கள் 3000-க்கு அதிகம். இந்தக் கிறிஸ்தவர்கள் வசித்த கிராமங்களை திருவள்ளூர், ஸ்ரீபெரும்பூதூர், அரக்கோணம், என்ற மூன்று சேகரங்களாகப் பிரித்து, மூன்று சதேச குருமாருடைய பார்வையில் வைத்து, திருவள்ளூர் ரெயில்வே ஸ்டேஷனுக்குச் சமீபமாய் பெரிய குப்பத்தில் ஜரோப்பிய குருவுக்கு வாசஸ்தானம் ஏற்படுத்தலாயிற்று. காபீஸ் ஜயர் 1901-ஆம் ஞா சீமைக்குப் போகும்போது திருவள்ளூர் வட்டத்தைத் தனிச் சேகரமாக்கி, கேப்ளர் ஜயர் விசாரணைக்கு ஒப்புக்கொடுத்தார். திருவள்ளூர் குருவின் வீடு 1901-ஆம் ஞா குலை மீ 5-ஆம் வெளிருவை, கேப்ளர் ஜயர் அதில் வசிக்கலானார்.

இதுவும் ஒரு குருவின் விசாரணைக்கு மிஞ்சின விஸ்திரணமான சேகரமென்று மேலானவர்கள் கண்டு, பாண்டூர்

வட்டத்தை ஏற்படுத்தி, அவ்வுரைத் திருவள்ளூரின் 14 கிராமங்களுக்கும் மத்திப் பல்தலமாக்கினார்கள். சீமைக்குப்போன காபீஸ்

ஜயர் 1903-ஆம் வருஷம் திரும்பி வந்து, பாண்டூர் மிடின் பங்களாவை 1904-ஆம் ஞா செப்டெம்பர் மாதம் 8-ஆம் வெளிருவிற்கிழெட்டு செய்து, அதுமுதல் இப்புதிய சேகரத்தை விசாரணை செய்து வந்தார்.

இந்த வட்டத்திலே மற்ற வட்டங்களுக்கு வித்தியாசமாய் நடந்திருக்கிற ஒருமுக்கிய விசேஷம்: அங்குள்ள வழைக் கிறிஸ்தவர்கள் வேலை செய்து முன்னுக்கு வரும்படிக்கான கருத்தோடு கள்கவல்லிபுரம், பாண்டூர், கைவண்

Mission Farms. டூர், கண்ணங்காரரைன என்ற கிராமங்களில் மிசியோனுக்குப் பூஸ்தித்திகள் ஏற்பட்டிருப்பதே. அவர்கள் சர்வப் பிழைப்புக்குள்ள குறைவுகளால் அவர்கள் ஆத்தும் சுகத்துக்குப் பங்கம் வராது தடுப்பதே

மேலோர் இவ்வழியில் புகுந்த கோக்கம். இதனால் ஒருவாறு என்மை விளைக்கும், அதிக என்றை விளையக்கூடியதாயிருந்தும், ஆரம்பமுதல் மழைக்குறைவினால் மிகுந்த சங்கடம் உண்டாகி யிருக்கிறது. K. ஹெல்லர் ஐயர் முயற்சியால் காரியங்கள் வீர்த்தியடைக்கிறவருகிறது.

தாம்பரத்திற்கு சென்னை கிறிஸ்தியன் காலேஜ் இடம் பெயர்க்கதால் இங்கு பல கிறிஸ்தவ குடும்பங்கள் குடியேற சேரிட்டது. காலேஜைச் சேர்த்த வீடுகளில் சிலகாலம் தேவாராதனை நடக்கத்து. 1953-ஆம் மூலை ஜூலை மீது கவீடன் தேச பிரதம அத்தியங்கால் ஒரு புதிய தேவாலையத்திற்கு அல்லது போடப்பட்டது. 1956-ஆம் வருஷ முடிவுக்குள் கட்டடம் முடியுமென மெட்சிக்ரோம். தாம்பரம் சபையில் 326 ஆத்துமாக்களுண்டு. இங்கு J. D. ஆசீர்வாதம், R. S. தேவா ணக்கிரகம், A. J. சத்தியங்காதன் என்ற குருமார் பணியாற்றி இருக்கிறார்கள்.

## 15. ஈரோடு, ஏற்காடு

�ரோடு வட்டம் 1888-ஆம் மூலை ஏற்படுத்தப்பட்டு, முதல் முதல் ஹேர்பர்க் ஜியருக்கு ஒப்புவிக்கப்பட்டது. அப்போது ஈரோடு கல்பாவில் இருக்க கவி. ஓத்தரன் Erode. சபைக் குடும்பங்கள் 3. சுற்றுக் கிராமங்கள் உள்பட முழு வட்டத்திலும் இருந்த மொது கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 149.

ஆரம்பத்தில் ஐயர் குடியிருப்புக்காக ஒரு சிறு பங்களாவை வாங்கி அதிலே சங்கடத்துடன் தேவாராதனை நடத்தி வந்தார்கள். பிறகு பள்ளிக்கூடம் ஒன்றைக் கட்டி அதில் ஆராதனையும் நடக்கும்படி ஹேர்பர்க் ஜியர் ஏற்பாடு செய்தார். அவருக்குப்பின் அங்கே வந்தவர் ரீகர் ஜியர். அவர் விசாரணை யிலிருந்த கிறிஸ்தவர்கள் 167.

�ரோடுக்குச் சமீபமான பெரிய அக்கிரகாரம் என்ற கிராமத்தில் பெரிய சாங்தகிரேன் ஜியரால் ஞானஸ்நானம் பெற்ற ஒரு கிறிஸ்தவ சக்கிலியன் குடியிருந்தான். மிகுந்த வியாதியாயிருந்த அவனை ஹேர்பர்க் ஜியர் அடிக்கடி சந்தித்து வந்தார். அச்சமயங்களில் அவர் அங்கிருந்த மற்றுச் சக்கிலியர் களுக்கும் கவிசேஷம் பிரசங்கித்ததால், பிற்பட்டு அவர்

கருக்குள் அசைவண்டாகி அவர்களில் பலர் சபையில் சேர வதுவாயிற்று. இப்போது ஈரோடும், எந்தாடும், திருப்பூர் குருசேகரத்தில் சேர்க்கிருக்கின்றன.

ஹேர்பர்க், ரீகர் என்ற ஐயர்மாருக்குப்பின் பெக்சல், யோகான்சன், ஹெமர், ஷேபர், பவர், புளும்ஸ்திராண்டு என்ற ஐயர்மார் அக்த வட்டத்தை விசாரித்து வந்தார்கள். யோகான்சன் ஐயர் முயற்சியால் 1899-ஆம் வருடம் ஒரு சௌகரியமான பங்களா கட்டி முடிந்ததுமன்றி ஊருக்குள் ஒரு புதிய பள்ளிக்கூடமும் ஸ்தாபிக்கப்பட்டது. அவைகள் பிற்காலத்தில் விற்கப்பட்டன.

## 16. தென் ஆற்காடு ஜில்லா.

ஆதி ஐயர்மார்களால் கூடலூரில் சபை உண்டான வயன்த்தை ஏற்கனவே தெரிவித்திருக்கிறோம். ஆயினும், கூடலூரைச் சார்த்த துக்கனும்பாக்கம் வாசியாகிய ஒரு விருத்தாப்பியன் 1851-ஆம் மூலம் எப்ரில் மீ 27-ஆம் லீ கிரெம்மர் ஐயரால் சென்னையில் ஞான Cuddalore. ஸ்தானம் பெற்றதே கூடலூரில் லைப்சிக் மிசியோன் வேலையின் ஆரம்பமாம். அது தொட்டு அதே கிராமத்தில் பலரும் ஞானஸ்தானம் பெற்றுச் சபையில் சேர்க்கார்கள். அன்றியும் வெகுங்கலத்துக்கு முன் தரங்கையிலிருந்து வந்து கூடலூரிலும் புதுச்சேரியிலும் குடியேறியிருந்த சில கிறிஸ்தவர்கள் சென்னையிலிருந்து தரங்கன் பாடிக்குப் பயணமாய்ப் போகிற கிரெம்மர் ஐயரைக் கண்டு தங்கள் சங்கத்தையே அவருக்குத் தெரிவித்து, தங்களைச் சபையில் ஏற்று விசாரணை செய்யும்படி கேட்டுக்கொள்ள, அவர் அப்படிப்பட்டவர்களை 1853, 1854-ஆம் வருடங்களில் ஏற்றுக் கொண்டார். ஆகவே 1856-ஆம் வருடத் Sadras. தில் சதுரங்கப்பட்டனம் உள்பட கூடலூர் வட்டத்தில் இருந்த கிறிஸ்தவர்கள் 170.

1854-ஆம் வருடமுதல் சதுரங்கப்பட்டனத்தில் வாசஞ் செய்து, அங்கிருக்கும் கோயிலைக் (1855) கட்டின பயர்லைன் ஐயர் 1857-ஆம் மூலம் சூ மார்ச்சு மீ முதல் கூடலூரிலேயே வசித்து, அந்த வட்டத்தை விசாரிக்கத் துவக்கினார். தேவ தயவால் அவருடைய வேலை ஆசீர்வாதம் பெற்று, சபை பெருகிறது. பள்ளிக்கூடமும் முன்னுக்கு வந்தது.

ஆயினும், ஆராதனைக்குத் தகுங்கு இடமும், கல்லறைத் தோட்டமும் இல்லாமல் சங்கப்பட்டார். போகுமிடமெல்லாம் இந்துக்களும் ரோமானித்தாரும் இடையூறு செய்தார்கள்.

கடைசியாக, செம்மண்டலமென்னும் கந்தப் Semmandalam. புறத்தில் காடாய்க்கிடங்க ஒரு துண்டு நிலம் சர்க்கார் உதவியால் கிடைத்தது. பயர்லைன் ஜயர் காட்டையழித்து, தமது சூழியிருப்புக்காக ஒரு கூரை வீட்டைக்கட்டி 1859-ஆம் வருடம் சூழியேறினார். அதே வருடம் கர்த்தர் பிறந்த பண்டிகையில் கோயில் கட்டடத்தையும் பிரதிஷ்டை செய்யக் கூடியதாயிற்று. அதன் பக்கத்தில் கல்லறைத் தோட்டமும் ஏற்படுத்தப்பட்டது. பிற்பட்டு, கூரை வீடு மெத்தைவீடும், கோயில் மணிக்கூண்டு கோபுரமுன்னது மாகக் கர்த்தர் கிருபை செய்தார். சபையில் அநேக இந்துக்களும், ரோமானித்தாரும் சேர்ந்தார்கள். கூடலூருக்கு வெளியேயும் கர்த்தர் மிசியோன் வேலையை வாய்க்கப்பண்ணினார். சிதம்பரத்துக்கடுத்த கிராமங்களில் இந்துக்கள் 40 பேரும் 50 பேருமாக வந்து உபதேசமடைந்து ஞானஸ்ராணம் பெற்றார்கள். கூடலூர் வட்டத்துக் கோயில் தஸ்தா வேசகளின்படி 1857-ஆம் வருடமுதல் 1870-ஆம் வருடம் மட்டும் ஞானஸ்ராணம் பெற்றவர்கள் 700, ரோமான் சபையை விட்டு வாதவர்கள் 200.

சபை பெருகப் பெருக, வட்ட விசாரணை குருவின் வேலையும் அதிகரித்ததால், முந்திச் சதுரங்கப்பட்டணத்தைச் சென்னை வட்டத்தோடு சேர்த்து, பிறகு சிதம்பரத்தை பிரத்தியேகமான வட்டமாக்கினார்கள். இதனால் அப்பொழுது கூடலூர் வட்டத்துக் கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 200 ஆயிற்று. ஆயினும், 1872, 1873, 1877, 1878-ஆம் வருடங்களில் அநேக ஜனங்கள் ஞானஸ்ராணம் பெற்றுச் சபையில் சேர்ந்தார்கள். பயர்லைன் ஜயருக்குப்பின் வக்க பல ஜயர்மார்களில் தெஹரே ஜயர் அங்கே கொடுகான (1876-1886) வசித்து கிறிஸ்தவர்கள் சடுவிலும், இந்துக்கள் சடுவிலும் அதிகவேலை செய்தார்.

தன் ஆங்காட்டுக் கலெக்டர் ரீட் துரை Panruti. பண்ணுருட்டியில் தமது சௌலவில் மிசியோன் வேலைக்காக கட்டியிருந்த பங்களார்,

கோயில், பள்ளிக்கூடம் முதலிய கட்டடங்களை 1886-ஆம் ஆண்டு மிசியோனுக்கு வெகுமதியாகக் கொடுத்ததால், அதுமுதல் அங்கேயும் நமது ஜயர்மார் திருப்பணி செய்து வந்தார்கள்.

சிதம்பரம் பிரத்தியேகமானது 1866-ஆம் வருடம். அந்த வருடம் ஒரு சிறு கோயில் கட்டி அதில் ஆராதனை நடத்தப் பட்டது. அந்தச் சேகரத்தை நல்ல நிலைமைக்குக் கொண்டு வருவதற்கு வொல்ப் ஜயர் மிகவும் பிரயாசைப்பட்டார். அவர் முந்தக் குடியிருந்தது ஒரு சத்திரத்தில், Chidambaram. பிறகு அவர் ஒரு மிசியோன் பங்களாவைக் கட்டத் துவக்கி 1869-ஆம் ஞா அக்டோபர் ம் முடித்தார். மன்னருக்குடி, வீரசோழமுகம், தெம்மூர், கொமராக்ஷி, இளங்கம்பூர், பெருமாத்தூர், கூடுவெளி முதலியவைகள் சிதம்பர வட்டத்திலுள்ள கிராமங்களில் விசேஷித்தனவு. வொல்ப் ஜயர் 1884-ஆம் ஞா மரிக்கும்போது அந்த வட்டத்திலுள்ள கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 893.

அவருக்குப்பின் அது பல ஜயர்மார் விசாரணையில் இருந்திருக்கிறது. அவர்களில் முக்கியமானவர் R. ஷோமேருஸ் ஜயர். இப்பொழுது சிதம்பர வட்டத்தில் சபையார் தொகை 2550. அங்கு திருப்பணி செய்திருக்கும் இந்திய குருமாரில் விசேஷித்தவர்கள்: D. ஞானுதிக்கம், G. தானியேல், S. தேவப் பிரசாதம், S. தாவீது, D. A. யாக்கோபு, S. W. சவரிமுத்து, G. சாமுவேல் அந்திரேயா என்பவர்கள். சபை குருவின் மேல் விசாரணையின்கீழ் ஒரு உயர்தர ஆரம்ப பாடசாலையும் மாணவர் விடுதியும் உண்டு.

விழுப்புரம் கூடலூர் வட்டத்திலிருந்து பிரிந்த புதுச்சேகரமே. ஷெப்பர் ஜயர் கூடலூர் வட்டத்தை விசாரித்து வருகிறாலத்தில் விழுப்புரத்திலே அநேக ஐங்களுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்து, அவர்களைச் சபையிற் சேர்த்தார். காள்வட்டத்தில் பெருகிவந்த சபையைக் கூடலூரிலிருக்கிற ஜயர் விசாரிப்பது கஷ்டமாயிருந்ததால் அதைப் பிரத்தியேக வட்டமாக்குவது உசிதமென்று சிமைச் சங்கத்தார் 1874-ஆம்

ஞா தீர்த்தார்கள். அப்பொழுது அங்கிருந்த Villupuram, கிறிஸ்தவர்கள் 230. திண்டிவனத்தை மத்திப் ஸ்தானமாக்கி, பைசன்ஹூர் தஸ் ஜயர் அதை விசாரிக்கிறதென்று ஏற்பாடு செய்தும், தகுந்த இடமில்லாமையால், அவர் கூடலூரில் இருந்தே விசாரிக்க வேண்டியதாயிருந்தது.

1879-ஆம் ஞா புருநேட்டே ஜயர் விழுப்புரம் விசாரணை குருவாகி, 1894-ஆம் ஞா தாம் பெண்டன் பெற்றுச் சிமைக்குப்

போகிறவரையில் அங்கே வசித்தார். அவரால் ஞானஸ்கானம் பெற்றுச் சுபையில் சேர்த்தவர்கள் எராளம். 1875-ஆம் வருஷ முதல் 1894-ஆம் வருஷமட்டும் அந்த வட்டத்தில் ஞானஸ்கானம் பெற்றவர்கள் 810-க்கு அதிகம். ஆயினும், இப்பொழுது அங்கிருக்கும் திறிஸ்தவர்கள் 500. புருநேட்டே ஐயருக்குப் பின் அந்த வட்டத்தை விசாரித்த மந்தேஸ் ஐயர் புதுக் கிறிஸ்தவர்களிடத்திலும் மிசோனூழியரிடத்திலும் வெகு உண்மைத் தாழ்ச்சியைக் கண்டு விசனமுற்றார். இவர்காலத்தில் விழுப்புரத்திலே மிடில்ஸ்கூல் ஸதாபகமாயிற்று. அவருக்குப்பின் வொழேருஸ் ஐயர் அங்கே மாற்றப்பட்டார். அவரால் பாடகாலைக் கட்டடம் கட்டப்பட்டது. பிறகு ரீஙர், கேப்ளர், பிரோவிக் ஐயர்மார் அங்கு உழைத்திருக்கிறார்கள். சென்ற பல ஆண்டுகளாக இவ்வட்டம் இர்திய குருமாரின் விசாரணைக்குள்ளாக இருக்கிறது. அவர்களில் விசேஷித்த வர்கள் : S. சாலமோன், R. தேவசகாயம், P. சமாதானம், B. கார்ல் சாமுலேல், D. S. பிச்சை, T. சவரிகாதன், S. A. ஆரோக்கியசாமி என்பவர்கள்.

---

## 17. மதுரை.

முர்வம் தரங்கை மிசோன் ஆரோண் முதலிய இந்திய குருஹரும், கி. பி. சவார்ச் ஐயர் முதலிய ஆரோப்பிய குருமாரும் பாண்டிய நாட்டிற்குப் பலமுறை வர்து போனதும், அங்கே சுவிசேஷ ஹுத்தரன் திறிஸ்தவர்கள் Madura. இருந்ததும் உண்டு. சிலகாலத்துக்குப்பின் யாழ்ப்பாணத்து அமெரிக்க மிசோனைகளும், S. P. G. ஐயர்மார்களும் மதுரைக்கு வந்து அங்கே வேலை தொடங்கினார்கள். 1855-ஆம் ஆண்டு S. P. G. ஐயர்மார் மதுரையை விட்டு இராமாதபுரம் சீமைக்குப் போய்விடவே, மதுரையில் அமெரிக்கன் மிசோன் மாத்திரமே வேலை செய்யும்படியாயிற்று.

இப்படியிருக்க, திருச்சினுப்பள்ளியில் மது மிசோன் ஸ்தாபகமானபின், அங்கிருக்க மது திறிஸ்தவர்களில் பலர் மதுரைக்கு வந்து குடியேறினார்கள். அன்றியும், திண்டுக்கல் ஹுக்குச் சமீபமான பஞ்சம்பட்டியில் ஒரு சிறு சபை உண்டாயிருக்கத்து. இவர்களுடைய ஆத்தும் விசாரணை திருச்சி

வட்டத்துக் குருவுக்குட்பட்டேயிருக்கத்து. இக்காலத்தில் அமெரிக்கன் மிசியோனில் அதிருப்தியடைந்திருஷ்ட எடுக்கோட்டைக் கிறிஸ்தவர்களில் சிலர் கமது சபையில் சேர விரும்பி, சங்கத் தாருக்கு விண்ணப்பம் அனுப்பினார்கள். ஒய்மார் இருபுறத்து நியாயங்களையும் கேட்டறிந்தின், ஹங்குமன் ஜயர் 1868-ஆம் ஞா குலை மீ 16-ஆம் டெ மூன்று குடும்பங்களைச் சுல். லுத்தரன் சபையில் ஏற்றுக்கொண்டார். அதுமுதல் மதுரை, திருச்சி வட்டத்துக் கிளைச் சேகரமாடுயன்னப்பட்டது. மதுரைக்கும் திருச்சினுப்பன்னிக்கும் அக்காலத்தில் இருப்புப் பாதைச் சம்பந்தம் இல்லாதிருந்தும், ஹங்குமன் ஜயர் அடிக்கடி அவ்விடம் வந்து ஆத்ம விசாரணை செய்துபோனார். வேலையில் அவருக்கு உதவியாளாயிருந்தனர் கிறிஸ்தியான் ஜயர்.

1872-ஆம் ஞா திருச்சியில் ஹங்குமன் ஜயரின் இடத்துக்கு வந்தவர் கால் ஜயர். வரமிகுத்த இந்த குருவோ 2 வருஷத்தில் இறந்து போனாலும், அக்குறுகிய காலத்திலே ராஞ்சுயழைத் தார். கால் ஜயருக்குப்பின் திருச்சிக்கு வந்த வில்கொம் ஜயர் மதுரையில் குடியிருந்து அதைப் பிரத்தியேக சேகரமாய் விசாரிக்க உத்தரவு பெற்று, 1875-ஆம் வருஷ ஆம்பத்தில் அவ்விடம் வந்து ஒரு வாடகை வீட்டில் குடியிருந்தார். மதுரைக் கஸ்பாவில் ஏற்கனவே இருந்த மது சபையார் இரண்டே விதவைகள். 1874-ஆம் ஞா சிலபேர் சபையிற் சேர்க்காரர்கள். 1875-ஆம் வருஷமுடிவில் ஜயரும், உபதேசியாரும் உள்பட மதுரையில் சபையார் தொகை 30. பஞ்சம் பட்டி, அம்மாபட்டி, ஏடுக்கோட்டை, செம்பட்டி, அத்திப்பட்டி, ராமநாதபுரம் என்ற சுற்றுக் கிராமங்களில் இருந்தவர்களைச் சேர்த்தால் 46 ஆகும். வில்கொம் ஜயர் அங்கிருந்து ஒரு வருஷ காலக்கான். பிறகு அவர் வேறு சில ஜயர்மாரோடு மது மிசியோன் சம்பந்தத்தை விட்டுச் சீமைக்குத் திரும்பினார்.

இதனால் மதுரை வட்டம் மறுபடியும் திருச்சினுப்பன்னி ஜரோப்பிய குருவாகிய மயர் ஜயரின் விசாரணைக்குள்ளாயிற்று. இந்திய குருவாகிய சாமிதாஸ் ஜயர் மதுரையில் வசித்து சபை வேலை பார்த்துவந்தார். அவர் திருக்கெல்வேலியில் இருந்த மது கிறிஸ்தவர்களையும் விசாரித்து வந்தார்.

மயர் ஜயர் சீக்கிரத்தில் திருச்சி, மதுரை விசாரணையை விட்டு, 1877-ஆம் ஞா மார்ச்சு மீ இரங்கானுக்குப்போக உத்தர வாயிற்று. அவர் இரங்கானிலிருந்து குன் மீ திரும்பி வந்து Tranquebar Mission History.

கிரெம்மர் ஜயருக்கு மேற்படி வட்டங்களை ஒப்புவித்தார். மயர் ஜயர் மதுரையை விசாரித்தது சொற்பாலமாயினாலும், அவர் சில ஆத்துமாக்களைச் சபையில் சேர்க்கக் கூடியதாயிற்று.

சாவிதாஸ் ஐயர் 1877-ஆம் ஞா அக்டோபர் மூ 25-ஆம் வே விஷபேதியால் மரித்தார். அவருக்குப்பின் ஆசிர்வாதம் ஜயர் திருச்சியில் இருந்த கிரெம்மர் ஜயருக்கு உதவியாக மதுரையில் வேலை பார்த்தார். 1878-ஆம் ஞா மே மூ முன்போல் மதுரை ஒரு ஜரோப்பிய குரு வசிக்கும் சேகரமாகி, Villages. கிரெம்மர் ஜயர் அவ்விடம் வந்து சேர்ந்தார்.

முப்பது வருஷத்து அனுபவமுள்ள உழைப்பாளியாகிய அவர் 1884-ஆம் வருஷமளவும் அந்த வட்டத்தில் செய்த வேலையால் ஆசிர்வாதமுண்டாயிற்று. விசேஷமாய் 1878-1879-இல் உண்டான பஞ்சத்திலே எடுக்கோட்டை, காடனேரி, செம்பட்டி, பேரையூர், வண்டாரி, வண்ணன் குளம் முதலிய இடங்களில் சற்றேறக்குறைய 800 பேர் ஞான ஸானம் பெற்றார்கள். இந்தக் காலத்தில் கிரெம்மர் ஜயருக்கு உதவியாக முக்கு பெரியநாயகம் ஜயரும், பிறகு அமிர்தம் ஜயரும் அனுப்பப்பட்டார்கள். இவர் பேரையூரில் வாசங்கு செய்தார்.

1879-1880-ஆம் ஞா-த்தில் வெங்கிடாசலபுரம், மல்லான் கிணறு என்ற இடங்களில் சபைகள் உண்டாயின. 1881-ஆம் வருஷ முடிவில் மதுரை கஸ்பாவையும், எடுக்கோட்டையையும் தவிர மற்றிடங்களில் இருந்த கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 999. அப்போது அங்கோனிப் பிரசக்கியார் அங்கே அனுப்பப் பட்டார். அவர் குருப்பட்டம் பெற்ற பின்னும் வெகுகாலம் மதுரை வட்டத்தில் வேலைசெய்தார்.

ஆங்காங்குண்டான சபைகளுக்கு ஆராதனை ஸ்தலங்களைச் சுவதரிப்பதும், பள்ளிக்கூடங்களை ஸ்தாபிப்பதும் அவசியமா யிற்று. 1880-ஆம் ஞா பேரையூர், காடனேரி, என்ற இடங்களிலும், 1881-ஆம் ஞா வெங்கிடாசலபுரத்திலும், மறவர்பட்டி யிலும் ஜெபலீடுகள் கட்டப்பட்டன. அதே வருஷத்தில் பேரையூரிலும், காடனேரியிலும் பள்ளிக்கூடங்கள் ஸ்தாபிக்கப் பட்டன. 1877-ஆம் ஞா பஞ்சத்தில் சேர்ந்த பின்னொக்காகத் திருச்சினெப்பள்ளியில் ஸ்தாபித்திருந்த பெண் பாடசாலை 1882-ஆம் ஞா டிசம்பர் மூ மதுரைக்குக் கொண்டுவரப்பட்டது. அப்பொழுது அதில் இருந்த பெண்கள் 16.

1882-ஆம் வருஷம் அக்டோபர் மாதத்தில் சிமையிலிருக்கு திரும்பின C. J. சாந்தகிரேன் ஐயர் மதுரைக்கு மாற்றப்பட்டு அந்த வட்டத்தின் வடபாகத்தைப் பார்த்து வந்தார். அதுத் த வருஷக் கடைசியில் அமிர்தம் ஐயர் இரந்துபோனார். 1884-ஆம் வருஷம் கிரெம்மர் ஐயர் தரங்கைக்குப் போகவே, மதுரை வட்டம் முழுவதும் சாந்தகிரேன் ஐயர் விசாரணைக்குள்ளா யிற்று. இவர் காலத்திலே மதுரை கஸ்பாவில் மிசியோனுக்கு அவசியமான கட்டடங்கள் ஒன்றன்பின் ஒன்றுமிக் கட்டப்பட்டு, மிசியோன் வேலை அங்கே உறுதிப்பட ஏதுவாயிற்று. வெளிக் கிராமங்களிலும் அப்படியே. 1890-ஆம் வருஷம் சின்னையா புரத்தில் 22 பேர் ஞானஸ்நானம் பெற்றதால் சபை பலப் பட்டது. ஆயினும் அவர்களுக்கு இந்துக்களால் உண்டான இடைஞ்சல் கொஞ்சமல்ல. மறுவருஷம் அங்கே ‘சிலுவைக் கோயில்’ கட்டப்பட்டது. சோளாண்டி, கொரண்டி, மங்கம் பட்டி என்ற இடங்களிலும் சபைகள் உண்டாயின. 1891-ஆம் வருஷம் டிசம்பர் மீ மதுரைக் கோயிலுக்கு அஸ்திபாரம் போடப்பட்டது. அது 1893-ஆம் மூ மே மீ 24-ஆம் ஏ முடித்து இரட்சனிய கோயில் என்று பெயர்பெற்று பிரதிஷ்டையாயிற்று.

இந்து ஸ்திரீகளுக்குள் திருப்பணி நடப்பதற்கு ஏற்பாடாக 1890-ஆம் வருஷம் பேத்தர்சன் மிசியம்மாள் அதற்காக அனுப்பப்பட்டார்கள். அவர்கள் நல்முயற்சியோடு துவக்கின வேலையைத் தொடர்ந்து செய்யக்கூடாமல் வியாதிப்பட்ட தால் 1894-ஆம் மூ சிமைக்குப் போகவே, Zenana work. அவர்களுக்கு உதவிக்காக இருந்த இந்திய ஸ்திரீகள் அதை நடத்திவந்தார்கள். 1896-ஆம் வருஷம் புராத்செஸ் மிசியம்மாள் அதைத் தொடர்க்கு சுவேதிஷ் மிசியோன் கிளை வட்ட ஏற்பாடான 1901-ஆம் வருஷமட்டும் நடத்தினார்கள்.

1894-ஆம் வருஷம் சாந்தகிரேன் ஐயர் இடத்துக்கு Th. புனும்ஸ்திராண்டு ஐயர் வந்தார். சாந்தகிரேன் ஐயர் சிமைக்குப் போனார். அப்பொழுது மதுரை வட்டத்தில் இருந்த ஆத்துமாக்கள் 933. புதிதாய் வந்த Th. புனும்ஸ்தி ராண்டு ஐயர் பல சங்கடங்களினிடையில் வேலைசெய்ய வேண்டியதாயிற்று. பேரையில் 1894-ஆம் மூ அஸ்திபாரம் போடப்பட்ட கோயிலை அவர் கட்டி முடித்து 1898-ஆம் மூ

பிரதிவ்தை செய்தார். பேரையூரிலும், காடனேரியிலும் பலர் ஞானஸ்நாணம் பெற்றார்கள். 1894-ஆம் வருஷமுதல் 1898-ஆம் வருஷமட்டும் ஞானஸ்நாணம் பெற்றவர்கள் தொகை: 217.

1899-ஆம் வருஷம் புனும்ஸ்திராண்டு ஐயர் ஈரோடுக்கு மாற்றப்பட்டு, ஷாட் ஐயர் மதுரைக்கு வந்தார். அவர் வந்த சிலகாலத்திற்குள் சானூர், மறவர் கலகம் உண்டானதால், மிசியோன் வேலைக்கும் கிறிஸ்தவர்களுக்கும் அநேக சங்கடங்கள் உண்டாயின. அது விஷயத்தில் ஷாட் ஐயர் கிறிஸ்தவர்களுக்குத் துணையினரூர். அவர் 1900-ஆம் வருஷம் மாற்றப்பட்டு, அவர் இடத்திற்கு A. B. யோகான்சன் ஐயர் வருமானவும் சில மாதகாலம் மதுரை வட்டம் திண்டுக்கல்லில் இருந்த எல்லையின் ஐயர் விசாரணைக்குள்ளிருக்கிறது. சென்ற 50 வருஷங்களில் மதுரையில் ஏற்பட்ட மாறுதல்களும் விரத்தியும் ஏராளம். இரட்சணியக் கோயிலைச் சிலுவைக் கோயிலாக J. சாந்தகிரேன் ஐயர் மாற்றியமைத்து விஸ்திரணப்படுத்தினார். மமது கிறிஸ்தவர்களின் சூழ்யிருப்புக்கென்று கிரமம்புரம் ஒரு ஜெப் லீட்டோடு அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. பழைய மிஷன் பங்களாக்கள் இரண்டும், ஆண், பெண்கள் ஆதரிப்புப் பாடசாலைகளும், சபை குருவின் வீடும் பஞ்சாலைக்கு விற்கப்பட்டு சபை குருவின் வீடு கிரமம்புரத்தில் அமைக்கிறது.

மேவாசலில் இருந்த அமெரிக்கன் மிஷன் பாடசாலை J. சாந்தகிரேன் ஐயரால் வாங்கப்பட்டு Union Christian High School என்ற பெயரோடு வளர்க்கோங்கி வருகிறது. அதில் தலையை ஆசிரியராகப் புதித்து பெற்ற G.S. ஆபிரசாம் என்பவருக்குப்பின் திரு. தாஸ் மாண்பிக்கம், மனுவேல், K.S. சுவாமி நாதன் என்போர் தலையை வகுத்திருக்கிறார்கள். மாணவர் விடுதியொன்றும், மிஷனெனரி பங்களா ஒன்றும் J. சாந்தகிரேன் ஐயர் முயற்சியால் வாங்கப்பட்ட “அரசாடி” என்ற விசாலமான இடத்தில் கட்டப்பட்டன. சல்லீடன் தேசத்து இளவரசர் இந்த இடத்தில் அடிவைத்ததால் “அரசாடி” என்னும் பேரிடப்பட்டது. ஊழியர் சூழ்யிருப்புக்கேற்ற பெரிய சிறிய வீடுகள் பல இங்கே கட்டப்பட்டு உபயோகத்திலிருக்கின்றன.

A. B. யோகான்சன், பெக்சல் ஐயர்மாரின் ஓயா உழைப்புக்குப்பின் மதுரையில் மிஷனெனரிமாராய் உழைத்தவர்கள் J. சாந்தகிரேன், அல்மகிரேன், அல்ம், B. F. டிலியந்தர்,

O. A. யோகான்சன் துரை, A. அந்திரேன், R. அனேர், C. G. எல், G. எரிக்ஸன் என்ற ஐயர்மார். N. ஹாகிரென் மிசியம் மாள் மிஷன் பொக்கிஷதாரியாக இங்கு சேவைபுரிந்தார்கள்.

கிரம்மர்புரத்துக்குப் பக்கத்தில் யுவபுரியென்னும் வாலிபார் சங்க நிலையம் O. A. யோகான்ஸன் முயற்சியால் ஆரம்பித்து ஸ்லீட்டிஷ் உபகாரிகளின் உதவியால் J. D. ஆசீர்வாதம் என்பவரின் தலைமையில் செழித்தோங்கி வளருகிறது.

மதுரைச் சபையில் மனுவேல், முத்தியப்பன் ஐயர்மாருக்குப் பின் G. தானியேல், I. A. அப்பாதுரை, M. P. அருளப்பன், M. தானியேல் ஐயாதுரை என்ற ஐயர்மார் சேவைபுரிந்திருக்கிறார்கள். சபைப் பெருக்கத்தால் மதுரை ஈகர்ச் சபையை இரண்டு பகுதிகளாகப் பிரித்து இரட்சணிய சபைக்கு R. தேவ சகாயம் ஐயரும், தெற்கு சபைக்கு J. W. தானியேல் ஐயரும் குருமாராயிருக்கிறார்கள். மதுரை வடக்கு சபையின் ஆத்து மாக்கள் 1100, தெற்கு சபையின் ஆத்துமாக்கள் 413.

## 18. விருதுநகர்

தகப்பன் C. F. கிரெம்மர், அவரது மருமகன் C. J. சாஞ்ச கிரேன் சாஸ்திரியார், A. B. யோகான்சன் ஐயர்மார் மதுரை யிலேயே தங்கி, கிறிஸ்துவின் சுவிசேஷத்தை பல இடங்களிலும் பரப்பி வந்தனர். தகப்பன் C. J. சாஞ்சகிரேன் சாஸ்திரியார் மதுரைக்கு வடக்கேயும், மேற்கேயும் சென்று பல இடங்களிலும் புதிய சபைகளை நிறுவினார். தகப்பன் C. F. கிரெம்மர் மதுரைக்குத் தெற்கே சென்று நடுக்கோட்டை, காடனேரி, பேரைஷுர் முதலிய இடங்களில் ஊழியம் செய்து வந்தார். தென்பாகத்து வேலைக்கென்று கடுக்கோட்டையை ஒரு புதிய மிஷனெனரி ஸ்தானமாக்க நினைத்தும் பணக்குறைவு ஏற்பட்டதால் அவ்வெண்ணை பல வருஷங்களாகக் கைகூட வில்லை. முன்சொன்ன தடைகள் நிவர்த்தியாகி மிஷன் வேலை விருதுபட்டிக்குத் தெற்கேயும் அதிகரித்தபொழுது நடுக்கோட்டை தன் செல்வாக்கை இழங்கவே 1902-ஆம் வருஷம் விருதுபட்டி ஒரு புதிய மிஷனெனரி தங்கி வேலை செய்யும் மத்திப் ஸ்தானமாக்கப்பட்டது. A. B. யோகான்சன் ஐயரால் இங்கு கிலம் வாங்கப்பட்டு மிஷனெனரி தங்குவதற்கு ஒரு பங்களாவும் கட்டப்பட்டது.

விருதுபட்டி என்ற விருதுங்கரில் குடியேறிய முதல் மிஷனரி தகப்பன் C. J. சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியார். இவரும் இவருடைய மக்களாகிய கனம் கார்ல், ஹெர்மன், யோகா னஸ், பவுல் ஐயர்மாரும், எப்பா, பெர்த்தா என்ற இவர்களுடைய சகோதரிகளும் சேர்து சமார் இருபது ஆண்டுகளாக இவ்விடத்தில் தெய்வ ஊழியம் செய்து வந்திருக்கிறார்கள். இவர்கள் சபை ஊழியத்திற்கென்று திடமான அஸ்தி பாரத்தைப் போட்டார்கள். ஐங்ஙங்கள் C. J. சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரையும், அம்மாளையும், “பெரிய ஐயர், பெரிய அம்மாள்” என்றும் இவர்களுடைய மகன் யோகானஸ் சாந்தகிரேன் ஐயரை “இன்ன ஐயர்” என்றும் அழைத்தார்கள். அந்த சின்ன ஐயரே இப்போது மது சபையின் அத்தியட்சராக விளக்கும் பெருமையை நாம் அடைஞ்சுவோம்.

கனம் C. J. சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரும், அம்மாளும் விருதுங்கரிலுள்ள இந்து சிநேகிதர்களை அவர்களுடைய வீடு களில் அடிக்கடி சங்தித்து அவர்களுடைய மகிழ்ச்சியிலும், துக்கத்திலும் பங்குபெற்று கிறிஸ்துவின் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்து வந்தார்கள். சில குடும்பங்கள் ஞானஸ்நானம் பெற்றன. சாஸ்திரியார் அடிக்கடி கிராமங்களுக்குச் சென்று சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்து வந்தார். முத்துராமன்பட்டி, சின்னையாபுரம், காரியாபட்டி, கரியனேஞ்சல் என்ற கிராமங்களில் சபைகளை நிறுவினார். கார்ல் சாந்தகிரேன் ஐயர் சமீபமான கிராமங்களுக்கும் திருச்சளி, பேரையூர் முதலிய தூர் இடங்களுக்கும் சென்று சுவிசேஷ ஊழியத்தைத் தொடர்ந்து நடத்திப் பல சபைகளை நிறுவினார்.

இளமையும், சுவிசேஷ வேலையில் ஆர்வமும் துன்பத்தில் நைரியமும் கொண்ட கனம் J. சாந்தகிரேன் ஐயர் தூரமான இடங்களுக்குப் பிரயாணம் செய்து, கிராமங்களில் பல நாட்களாகத் தங்கி சுவிசேஷ வேலை செய்து ஆண்டவருக்கென்று முன்றல்புரம், மருஞாத்து, சங்கரவிங்கபுரம், அழகாபுரி, சிவல்பட்டி, பாலவனத்தம், குட்டிலுட்டி, சின்னக்கொல்லபட்டி முதலிய கிராமங்களில் சபைகளை நிறுவி, கோயில்களையும், பள்ளிக்கூடங்களையும் கட்டினார். விருதுங்கரிலும் அதைச் சுற்றி யுள்ள கிராமங்களிலும் சபைகள் வளர்ச்சி யடைவதற்கு ஒரு கோவிலையும், மாணவர் விடுதியையும் கட்டுவதற்குப் போது மான இடம் தேவை என்று எண்ணி இக்கம்பவுண்டின் பக்கத்திலுள்ள நிலங்களையும் வாங்கினார். மேலும் ஊரின் நடுவிலே

விருந்த “சக்டிலியன் குண்டு” என்ற இடத்தைப் பள்ளிக் கூடத்திற்காக வாங்கினார். இவருக்கு உதவியாக கனம் முத்தியப்பன், மனுவேல், N. சுவாமிதாசன், T. M. இராஜேஷ் திரன், S. ஞானமாணிக்கம் என்ற இந்திய குருக்கள் வெகு உந்சாகத்தோடு ஊழியம் செய்து வந்தார்கள்.

கனம் P. சாந்தகிரேன் ஐயர் உசிலம்பட்டி, பேரையூர், சாத்தூர், திருச்சளி முதலிய தூரமான இடங்களுக்குச் சென்று சவிசேஷ வேலை செய்து அநேக கிராமங்களில் புதிய சபைகளை உண்டாக்கினார். உசிலம்பட்டி, பேரையூர், சாத்தூர், திருச்சளி தனிப்பட்ட குருசேரங்கள் ஆக்கடிய நிலைமைக்கு சபைகள் விருத்தியாயின. விருதுநகரைச் சேர்ந்த நாட்டார்மங்கலம், குராயூர், மெட்டுக்குண்டு, ரோசல்பட்டி, கொக்கலாஞ்சேரி, மலைப்பட்டி முதலிய கிராமங்களிலும் சபைகளை ஸ்தாபித்து முந்தின 4 இடங்களில் பள்ளிக்கூடங்களையும் கட்டினார். இவர் காலத்தில் 1922-ஆம் வருஷம் உசிலம்பட்டியும், சாத்தூரும், திருச்சளியும் தனிப் பாஸ்ட்டரேட்டுகளாக விருதுநகரிலிருந்து பிரிக்கப்பட்டன. கனம் N. தாலீது ஐயர் சவிசேஷ வேலையில் இவருக்கு வலது கைபோல் விளங்கினார். கனம் P. சமாதானம், N. சாலமோன், M. சாமுவேல் என்ற ஐயர்மாரும் இவருடைய ஊழியத்தில் அதிக உதவியாயிருக்கிறார்கள். இவர் காலத்தில் இங்கிருந்த ஆரம்பப் பாடசாலை 1922-ஆம் வருஷத்தில் உயர்தா ஆரம்பப் பாடசாலையாக மாற்றப்பட்டது. இதில் வேலை செய்யும் ஊழியர்களுக்கென்று முத்துராமன் பட்டியில் நிலம் வாங்கி வீடுகளைக் கட்டினார். இந்தக் காம் பவுண்டில் ஒரு மாணவர் விடுதியும் கட்ட ஆரம்பித்து வைத்தார். கோட்டைப்பட்டியில் நமது சபையார் குடியிருப்புக்காக ஒரு கிலைத்தை வாங்கி அவர்களைக் குடியேற்றினது மன்றி, அவர்களுக்கு ஒரு ஆரம்ப பள்ளிக்கூடத்தையும் கட்டி வைத்தார்.

J. இம்மல்ஸ்ட்ராண்டு ஐயர் மைட்டான்பட்டியில் ஒரு சபையை உண்டாக்கினார். விருதுநகரில் சபைகளுக்கென ஒரு வீட்டையும், இப்பொழுதுள்ள மாணவர் விடுதியையும் 1923-ஆம் வருஷத்தில் கட்டி முடித்தார். அதன் பின் இவர் உசிலம்பட்டிக்கு மாற்றப்பட்டார்.

இவருக்குப்பின் கனம் G. எரிக்ஸன் ஐயர் இங்கு மூன்று முறை ஊழியம் செய்திருக்கிறார். இவர்காலத்தில் பெரிய

பேராவி, ரெட்டியாபட்டி, சின்னவள்ளிக்குளம், பெரியவள்ளிக்குளம், சின்னலுப்பன்பட்டி, தார்சாடு முதலிய கிராமங்களிலும், திருச்சளியைச் சேர்த்த பின்னொயார்த்தம், மேலேந்தல், கோரைக்குளம், பள்ளிமடம் என்ற இடங்களிலும் சபைகளும், பள்ளிக்கூடங்களும் உண்டாயின. இவர் இங்குள்ள உயர்தர ஆரம்பாடசாலை கட்டிடத்தை விஸ்தரித்தார். சீர் திருத்த ஜுபிலி ஆலயத்தின் கோபுரத்தை கட்டிமுடித்தார். கோவிலுக்கும் சபைகுரு வீட்டிற்கும் மின்சார விளக்குகள் அமைத்தார். பக்கத்திலுள்ள இடங்களை வாங்கி இந்தக் கம்பவுண்டைப் பெரிதாக்கினார். இவர் ஏழைகளுக்கும், துயரப்பட்டவர்களுக்கும், நோயாளிகளுக்கும் நண்பாக விளங்கினார். கனம் G. L. ராஜேங்கிரம், S. A. ஆரோக்கியசாமி, A. S. முத்தையா, V. G. ஆசீர்வாதம் என்ற இந்தியகுருக்கள் இங்கு உழைத்து வந்தார்கள்.

கனம் C. G. Diehl ஐயர் இங்கு மிஷனியாகவும், மிஷன் சங்கத் தலைவராகவும், வட்டசங்கத் தலைவராகவும் இருந்து உற்சாகமாக உழைத்தார். O. கிளாசன், B. என்வால், J. உல்ரிசி, H.A. வொக்ஸ்புனரும், G. தானியேல், U. வால்தர் என்ற ஐயர்மார் உழைத்து வகு திருக்கிறார்கள். G. தானியேல் ஐயர் திருச்சளியிலுள்ள விடத்தக்குளம், முத்தனேரி என்ற கிராமங்களிலும், விருதுநகரைச் சேர்த்த அரசன்பட்டியிலும் புதிய சபைகளை நிறுவினார். முன் இருமுறை இங்கு திருப்பணி செய்த ஃ. ஞானமாணிக்கம் ஐயர் இப்போது சபை குருவாயிருக்கிறார்.

இங்கு தெய்வ ஊழியம் ஆரம்பமான சமயத்தில் இக்கம்பவுண்டின் தென்மேற்கே உள்ள சிறு பள்ளிக்கூடக் கட்டிடத்தில் தேவாராதனை நடைபெற்று வந்தது. சபை விர்த்தியாக அக்கட்டிடம் போதாது என்று கண்டு தகப்பன் C. J. சாங்கிரேன் சாஸ்திரியார் சீர்திருத்த ஜுபிலி ஆலயத்திற்கு 1917-ஆம் வருட அஸ்திபாரம் போட்டார். கனம் பவுல் சாங்கிரேன் ஐயர் இக்கோவிலை விருதுநகர் பாஸ்ட்ரேட் சபையார் ஊழியரின் பணத்தைக் கொண்டே 1919-ஆம் வருஷத்தில் கட்டி முடித்தார். பிரசங்கத் தொட்டியும், உபதேசியார் வாசிப்பு மேஜையும் இக்கட்டிடத்தில் வேலை செய்த கொத்தனாரும் ஆசாரியாரும் நன்கொடையாகக் கொடுத்தனவ. கனம் G. எரிக்ஸன் ஐயர் இக்கோபுரத்தை

சபையார் ஊழியரின் பணத்தைக் கொண்டே 1939-இல் கட்டி மின்சார விளக்கும் அமைத்தார். இதில் முழுங்குகின்ற மனி தியோடோரா சாந்தகிரேன் பெண் பாடசாலை மாணவிகள் கொடுத்த பணத்தைக் கொண்டு வாங்கப்பட்டது. இப்போது இக்கோவிலைச் சேர்ந்த டவுன் சபையின் ஆத்துமாக்களின் தொகை 430, பாஸ்டரேட்டிலுள்ள மொத்த ஆத்துமாக்களின் தொகை 780. விருதுங்கர் மாவட்டத்திலுள்ள ஆத்துமாக்களின் தொகை கூமர் 4600.

1902-ஆம் வருஷத்தில் தியோடோரா சாந்தகிரேன் அம்மையார் காலத்திலிருந்து பெண்களிடையே செய்யும் ஊழியம் இச்சேகரத்தில் நாள்து வரை இடையூறின்றி நடந்து வருகிறது. இவ்னுழியத்தில் பெரியம்மாள் சிறப்பான வரம் பெற்றவர்கள். பெண்களுக்கென்று ஒரு ஆரம்பப் பாடசாலையை இவ்வூர் மத்தியில் அமைத்து வைத்தார்கள். ஸ்டீமிடி பெர்த்தா சாந்தகிரேன் அம்மையார் வைத்திய ஊழியம் செய்து வந்தார்கள். இவர்களுக்குப்பின் ஸ்டீமிடி ஒஸ்ற்றர் லின்ட் கிரேட்டா யான், துல்லியா, R. எரிக்ஸன் அம்மையார்களால் கிராமப் பெண்களுக்கென்று திடப்படுத்தல் வருப்புகள் நடத்தப்பட்டன. இவ்வகுப்புகள் கிராம சபை களின் ஞானவளர்ச்சிக்கு மிக்க அனுகூலமாயிருந்தன. உணவு ரோஷன் ஏற்பட்ட காலத்தில் இந்த வகுப்புகள் நடத்த முடியாமல் தடைப்பட்டன. விருதுங்கரர் சுற்றியுள்ள கிராம சபைகளும் பேரையூர், உசிலம்பட்டி, சாத்தூர் வட்டாரங்களில் சபைகளும் அதிகரிக்க, அங்குள்ள கிறிஸ்தவ பிள்ளைகள் இங்கு வந்து படிக்கத்தக்கதாக இப்போதுள்ள மாணவர் விடுதி 1923-இல் கணம் J. இம்மல்ஸ்ட்ரான்டு ஜயரால் கட்டப்பட்டது.

விருதுங்கரில் வசித்த மிஷனரிகளும் இந்திய குருமாரும் பல இடங்களுக்கும் பிரயாணம் செய்து சுவிசேஷ ஊழியம் செய்ததின் பலனாக சாத்தூரிலும் அதன் சுற்றுப்புறங்களி லுள்ள கிராமங்களிலும் சிறிய சபைகள் ஏற்பட்டன. சின்னையா கொல்லப்பட்டியில் கற்கட்டமான கோயிலுண்டு. சின்னையா புரத்தின் பூர்வீகசபை இங்குருசேகரத்தில் சேர்க்கப்பட்டிருக்கிறது. இங்கே சபை குருவாய் முதலில் வியமிக்கப்பட்டவர் S. தாலீது ஜயர். அவருக்குப்பின் இங்கு சேவை புரிந்திருப்

போர் A. S. முத்தையா, J. E. ஜூபிலி, K. தேவசகாயம் என்போர். இங்குருசேகரத்தில் 1053 ஆத்துமாக்களுண்டு.

திருச்சுவியில் நீண்டசாலமாய் சுவிசேஷ ஊழியம் செய்யப் பட்டிருக்கிறது. இங்கு V. மனுவேல் ஐயர் 1904-ஆம் மூடல் 1908-ஆம் ஹெவரையில் சபைகுருவாகத் தங்கி சுவிசேஷ ஊழியம் செய்திருக்கிறார். S. சாலமோன் ஐயர் 1922-1926 ஆண்டுகளில் இங்கு சேவை புரிந்தார். D.D. ரேனியுஸ் ஐயரும் இங்கே உழைத்திருக்கிறார். விருதுகாரில் வசித்த மிஷனெரி மார், இந்திய குருக்கள் திருச்சுவிச்துப் போய் ஊழியம் நடத்தி வர்திருக்கிறார்கள். இதைச் சேர்ந்த 12 கிராமங்களில் 655 கிறிஸ்தவர்களுண்டு. P. குனுட்சன் ஐயர் விருதுகாரில் தங்கி திருச்சுவி வட்டத்தின் சபைகுருவாய் உழைக்கிறார்.

பேரைப்பில் கிறிஸ்தவ சபை பூர்வ மதுரை மிஷனெரி மாரின் முயற்சியால் உண்டானது. (1883) V. M. அந்தோனி ஐயர் 1884-1898 வரையிலும் பிறகு முத்தியப்பன், மனுவேல், S. சாலமோன் ஐயர்மாரும் இங்கு உழைத்திருக்கிறார்கள். இங்குருசேகரத்தைச் சேர்ந்த 16 இடங்களுண்டு. ஆத்துமாக்களின் தொகை 943. இப்போது சபை குருவாயிருப்பவர் J. S. ஆர்வாதம் ஐயர்.

உசிலம்பெட்டியில் நீண்ட சாலம் இம்மல்லதிராண்டு, பவல் சாந்தகிரேன் ஐயர்மார் தங்கி உழைத்திருக்கிறார்கள். T. M. ராஜேஷ்திரன், D. A. ஜேக்கப், N. சாமுவேல், D. சின்னப்பன், S. துரைக்கண், சாம் ஜான் ராஜா, A. தேவசகாயம் என்ற இந்திய குருமார் இங்கு சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள். 11 இடங்களில் 774 ஆத்துமாக்களுண்டு. இந்திய சிற்ப முறையில் கட்டப்பட்ட விசாலமான ஆலயம் இம்மல்லதிராண்டு ஐயர் முயற்சியால் நிறுவப்பட்டது. மரவட்ட ஊழியத்தின் சார்பாக உசிலம்பெட்டியில் பெண்களுக்கென்று ஓர் உயர்தா பாடசாலையும் (High School) ஆதாரக் கல்வி போதனாமுறைப் பாடசாலையும் மாணவிகளுக்காக விடுதிகளும் ஸ்ரீமதி E. நூர்மார்க் அம்மையாரின் பெரும் முயற்சியால் ஏற்பட்டு திறம்பட நடத்தப்பட்டுவருகின்றன.

இலங்கைத் தீவிலுள்ள ஆத்தரன் கிறிஸ்தவர்களைச் சந்தித்து வருவதற்கு 1895-ஆம் மூடல் நமது குருமாரில்

ஒருவர் ஆண்டுதோறும் இருமுறை போய்வரும் வழக்க மிருங்தது. 1903-ஆம் சூல் A. B. யோகான்சன் ஜயரும் அவருக்குப்பின் கார்ல் சாந்தகிரேன் ஜயரும் நியமிக்கப்பட்டு கொழும்பிலேயே குடியிருந்து இலங்கையில் சிதறியிருக்கும் ஹத்தரன் சபைக் கிறிஸ்தவர்களை விசாரித்து வந்தார்கள். பிறகு J. சாந்தகிரேன் ஜயர் அவ்வேலையை விருதுநகரிலிருந்து கொண்டு செய்துவந்தார். பிறகு இவ்வேலை நிறுத்தப்பட்டது.

---

## 19. கழுதி, பரமகுடி.

தகப்பன் A. B. யோகான்சன் ஜயர் மதுரையிலுள்ள D. பெக்சல் ஜயர் பங்களாவில் குடியிருந்துகொண்டு காரியா பட்டி, கரியனேஞ்தல், திருச்சளி மார்க்கமாய் மாட்டு வண்டியிலேறி கழுதிவரையில் பிரயாணம் செய்து ஆங்காங்கு சபைகளை ஏற்படுத்தினார். அவரைப்போலவே J. சாந்தகிரேன் ஜயரும் சுவிசேஷ் வேலையில் ஆர்வமுள்ளவராய் கழுதியிலும் அதன் சுற்றுப்புறங்களிலும் சேவைபுரிந்ததின் பலஞ்சு சபைகள் உற்பத்தியாயின. கழுதியிலேயே தங்கி S. சாமிதாசன், சா. ஞானமாணிக்கம், T. M. ராஜேஞ்சிரன், V. ஆசிர்வாதம், M. S. தனராஜ், S. G. சாமுவேல், ஆரோக்கியசாமி, சாம் ஜான்ராஜா முதலிய குருமார் திருப்பணி செய்திருக்கின்றனர். A. B. யோகான்சன் ஜயரால் ஒரு பாடசாலை கழுதியில் கட்டப்பட்டது.

ஓஸ்ற்றர்விண்ட் (Osterlind) மிசியம்மாள்.இங்கே தங்கி பெண்களிடம் ஆரம்பித்த வேலை சகோதரி துல்வியா எங்குவில்லற், கிரேஞ்சு ஜான் என்பவர்களால் முன்னேற்ற மடைந்தது. ஒரு பெண் பாடசாலையும், அதை பிள்ளைகளின் ஆதரவுசாலையும் ஏற்பட்டு சர்க்கார் ஆதரவும் கிடைத்தது. 1932-ஆம் சூல் ஒரு மிளங் பங்களாவும் நிறுவப்பட்டது. திருமதி புஷ்டம் வில்லியம்ஸ் பத்தாண்டுகளாக சேவை புரிந்ததின் பலஞ்சு இப்பாடசாலையும், அனுதைகளின் விடுதியும் உன்னத நிலைக்கு வந்தது. அவர்களுக்குப்பின் இவ்வேலைக்காக

உற்சாகமாய் உழைத்த சாம் ஜான் ராஜா ஐயரின் மனைவி அகால மரணமடைந்தார்கள். M. ஹாபக் மிசியம்மாள் இந்த பாடசாலைக்கு இப்போது தலைமை வகிக்கிறார்கள். கழுதி வட்டத்தில் ஆத்துமாக்களின் தொகை 710.

கழுதி வட்டத்தில் A. B. யோகான்சன் ஐயரும், J. சாங்தகிரேன் ஐயரும் தொடங்கின வேலை பரமகுடி, ராம நாதபுரம், செல்லூர், முதலூர் முதலிய ஊர்கள் வரையும் பரம்பி, பரமகுடியில் ஒரு மிஷனரிக் குடியிருப்பு நிலங்கள் வாங்கி இந்திய குருவுக்காகவும், மிஷனரிக்காகவும் வீடும் பங்களாவும் பாடசாலைக் கட்டடங்களும் விறுவப்பட்டன. நீலசன், பிளையல், திலியான்டர், வொக்ஸ்புளூம், அந்ட்ரேன், வால்தர் முதலிய ஐயர்மார் அங்கே திருப்பணி நடத்தியிருக்கிறார்கள். G. T. வில்லியம்ஸ் அவர்களும் பரமகுடி வட்டத்தின் வேலையை விரத்திசெய்ய முயன்றிருக்கிறார். P. மாணிக்கம் ஐயர் இங்கே நீண்டகாலம் சேவையுள்ளிருக்கிறார். உயர்தர ஆரம்ப பாடசாலையும், மாணவர் விடுதியும் இங்கே உண்டு. இப்போது சபைகுரு G. தானியேல் ஐயர். ஆத்துமாக்களின் தொகை 705.

முதுகுளத்துரும், இளையாங்குடியும் முறையே 1082 ஆத்துமாக்களும், 835 ஆத்துமாக்களுமூன்று குருசேகரங்களாகும். இவைகளில் சபை குருக்களாயிருப்போர் N. சாமு வேல், D. S. மாணிக்கம் என்போர்.

## 20. திண்டுக்கல்.

முந்த மதுரை வட்டத்தின் ஒரு பங்காயிருஞ்த திண்டுக்கல் 1889-ஆம் வருஷம் முதல் பிரத்தியேகமான சேகரமாயிற்று. அதைச் சேர்ந்த ஊர்களில் முக்கியமானவை பஞ்சம்பட்டி, அம்மாபட்டி, பெரியகுளம், கோடைக்கானல், போடிசாய்க்குளம், ஆளைமலையான்பட்டி என்பவை. 1881-ஆம் வருஷத்தில்

ஸ்தாபகமான போடிநாய்க்க னாரில் ஒரு இந்திய குரு வாசஞ் செய்து திருஷ்ணமியம் பார்த்துவந்தார். போடிநாய்க்க னார் பக்கத்திலுள்ள திருவாங்கோட்டு இராச்சியத்தைச் சேர்ந்த தேவிக்குள மலைகளில் தேயிலை, காப்பிக் Dindigul. கோட்டை, ஏலம் முதலியவை விளையும் தோட்டங்களில் நமது சபையார் சிதறியிருக்கிறார்கள். இப்போது போடிநாய்க்க னாரில் S. J. சத்தியழூர் தத்தியர் குடியிருந்துகொண்டு இவ்வழியத்தை ஈடுத்துகிறார்.

திண்டுக்கல் சேகரத்தில் உள்ள அம்மாபட்டியில் 1868-ஆம் வருஷமுதல் நமது நீல்ஸ்தவர்கள் இருக்கிறார்கள். அம்மாபட்டிச் சபையார் நமது புதிய சபையொழுங்கை அனுஷ்டித்து முகாமைச் சங்கம் ஏற்படுத்தி, கோயில் காணிக்கைகளைக் கிரமமாய்ச் சேர்த்து வருகிறார்கள். திண்டுக்கல்

Ammappatti. சேகரத்தில் கோடைக்கானல் இருக்கிறது.

அங்கே நமது ஐரோப்பிய குருக்கள் கோடைகாலத்தில் முறைமுறையாய் ஏறி இளைப்பாறிப் பலமடைவதற்காக ஏற்பட்ட நமது மிசியோனுக்குச் சொங்கமான பல பங்களாக்கள் உண்டு. அங்கே தாங்கை மிசியோன் 2-ஆம் சதோற்சவ ஞாபகாரத்தமாக ஒரு அழகிய கோயில் சிற்பங்களை ஏற்படுத்தி துரையின் திட்டப்படி கட்டப்பட்டிருக்கிறது.

திண்டுக்கல்லில் குடியிருந்து அந்த வட்டத்தை விசாரிப்பதற்கு முதல்முதல் நியமிக்கப்பட்ட ஐரோப்பிய குரு பெக்கல் ஜயர். அவர் கல்முயற்சியோடு செய்துவந்த வேலையைத் தொடர்ந்து செய்தவர் எல்லவைன் ஜயர். அவர் அங்கே பல வருஷங்களாய் வசித்து, புறமதஸ்தருக்குச் சுவிசேஷத்தை அறிவித்து வந்தார். அவருக்குப்பின் அங்கே மிசியோனியாக பேல்பர்க் ஜயர் உழைத்தார். இப்போது அங்கே மிதனெனியாயிருப்பவர் T. Holmberg ஜயர். அவருக்குமேன் B. என்வால், Y. பிரிக்கொல்ம் ஜயர்மார் இங்கே சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள். நெடுநாளாய்க் கோயில் இல்லாதிருந்த திண்டுக்கல்லில் ஒரு கோயில் கட்டப்பட்டு, 1905-ஆம் ஸு குன் மீ 18-ஆம் வருடத்தையாகி, திரித்துவ தேவாலையம் என்று பெயரிடப்பட்டது. திண்டுக்கல்லில் ஒரு உயர்தா ஆரம்ப பாடசாலையும், ஆதரிப்புப் பாடசாலையும் ஸ்தாபிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. S. ஆபிரகாம், D. தேவப்பிரியம், D. ஞானதிக்கம், G. ஜான்

தாலீது, T. M. ராஜேங்கிரன், D. S. பிச்சை, D. வப்னேசர், V. தேவவரம் முதலிய குருமார் இங்கு சேவை புரிந்திருக்கிறார்கள். இப்போது R. S. தேவானுக்கிரகம் ஜயர் சபைகுரு. தற்சமயம் திண்டுக்கல் வட்டத்தில் 838 கிறிஸ்தவர்களும், உத்தமபாளையம் வட்டத்தில் 880 கிறிஸ்தவர்களும் இருக்கிறார்கள். கொங்காட்டி.ல் 470 ஆத்துமாக்களுள் சபை ஹால்ம்பர்க் ஜயர் மேற்பார்வையிலிருக்கிறது. டாக்டர் தோமாஸ் ஆசீர்வாதம் குஷ்டரோகிகளின் வைத்தியசாலையை நடத்துகிறார். திண்டுக்கல் கைத்தொழிற் பாடசாலையின் தலைவர் திரு. J. கார்ல் ஜசக் என்பவர்.

---

## 21. திருப்புத்தூர்.

ராமாதபுரம் ஜில்லாவில் மதுரைக்கு 40 மைல் கிழக்கே இருக்கும் திருப்புத்தூர் நமது மிகயோன் சரித்திரத்தில் முக்கியமான இடமாகிவிட்டது. அங்கே 1909-ஆம் மூலாண்மை வைத்திய நிபுணராகிய கூகல்பர்க் டாக்டர் வந்து சவீதிவாட்டி வைத்திய நிலையத்தை ஏற்படுத்தினார். சவிசேஷ பிரபல்விய சேவையில் மிகக் குற்றாட்சாண்ட H. பிரிக்கோல்ம் ஜயர் அவரோடு இங்குவந்து திருப்பணியாற்றினார். இவ்விரு வரின் மனைவிமாரும் அன்பின் தொண்டில் ஈடுபட்டார்கள். வைத்திய நிலையத்தில் தமக்கு உதவிசெய்ய சென்னையிலிருந்து P. ஆரோக்கியசாமிப் பிள்ளையை நியமித்தார். அவரையன்றி டாக்டர் T. டேவிட் என்பவரையும் 4 ஆண்டுகள் வைத்து உதவி பெற்றார். பிறகு S. குருபாதம் G. ஜூாசப், J. S. விக்டர், ஆரோக்கியம் பீற்றர், D. தானியேல், அதிசயம், திருமதி மாசிலாமணி முதலிய டாக்டர்மார்கள் இங்குள்ள வேலையில் பங்கு பெற்று பின்னால் வேறிடங்களில் வைத்திய நிலையங்களை ஏற்படுத்தினார்கள். கூகல்பர்க் டாக்டரின் மனை வியும் நோயாளிகளுக்கு உதவிபுரியும் வேலையில் சவிப்பின்றி ஈடுபட்டார்கள்.

ஆஸ்பத்திரி வேலையில் உதவிசெய்ய கவீடன் தேசத்திலிருந்து ஊல்சன், வெர்ஸ், வில்கே, எல்சா வொன் சீடோ, லார்சன், பெர்சன், என்பவர்கள் இங்கே உழைத்திருக்கிறார்கள்.

அவர்களில் வில்கி அம்மையார் முயற்சியால் 1926-ஆம் ஆதாதிமாருக்குப் பயிற்சி யளிக்கும் நிலையம் ஏற்பட்டு அதிலிருந்து நூற்றுக்கணக்கான ஆண் பெண் கார்ஸ்மார் வெளியேறி விருக்கிறார்கள்.

வேதாகமாஸ்திரீகள், வேலை, சவிசேஷ வேலையை கடத்த எஸ்தர் பீற்றர்சன், அமி லாகர்குவிஸ்த், எலன் ஓஸ்ற்றர் விண்ட், பியர்விங்சன், சேவன்பெர்க் என்ற மிசிமார் இங்கே திருப்பணி:செய்திருக்கிறார்கள்.

மீண்டும் சுவீடனிலிருந்து டாக்டர் இசாண்டர் 1925-ஆம் ஆண்டில் வந்து நமது வைத்திய நிலையத்தில் சகல நோய் கருக்கும் சிகிச்சை செய்யப்பட வழிதிறக்கார். ரசாயன, இரத்த, சிறுநீர், மலம் முதலியவற்றைப் பரிசோதனை செய்யும் நிலையமொன்றை ஏற்படுத்தி அதிலிருந்து பலமானவர் பயிற்சி பெற்று வெளியேற ஏதுவாயிற்று.

டாக்டர் சென்டால் 1935-ஆம் ஆவந்ததிலிருந்து பெரிய சத்திர சிகிச்சை இங்கே முக்கியம் பெற்றது. அதே ஆண்டில் டாக்டர் ஏரிக்சன் அம்மான் வந்து, பெண்களுக்காக பிரசவ வார்ட் விசாவிக்க இடம்பண்ணினதால் இப்போது 20 பேருக்கு அங்கே பிரசவ வசதியுண்டு. அவர்களே ஆஸ்பத்திரியின் தலைமை டாக்டர். 1953-ஆம் வருஷம் கடைசியில் சத்திர சிகிச்சையில் சிபுனாரான் டாக்டர் வல்டேன் வந்து பெயர்பெற்று விளங்குகிறார். சென்ற 46 ஆண்டுகளில் வார்டுகளும், கட்டடங்களும் புதிதாய் உண்டாகி வைத்திய நிலையத்தின் வேலை பெருகிக் கொண்டே வருகிறது.

பிரிக்கோல்ம் ஜயருக்குப்பின் இங்கே ஹிம்மல்ஸ்திராண்டு, அல்ம்கிரென், ப்ளையல் என்ற சவீடிஷ் ஜயர்மாரும், A. S. முத்தையா, D. டேவிட், J. N. ஆசீர்வாதம், J. அருள்தாஸ், D. பெலவேந்திரம் முதலிய இடத்திய குருமாரும் சபைவேலையில் ஈடுபட்டிருக்கிறார்கள்.

பிரிக்கோல்ம் ஜயரால் கட்டப்பட்ட ஆரோக்கியநாதர் ஆலையத்தில் இடம் போதாமையால் பின்னால் விஸ்தரிக்கப் பட்டும் இன்னம் இடக்குறைவுண்டு. கோயாளிகள் முதலிய வர்களின் தனி ஜெபத்திற்கென்று ஓர் அழகிய நியதீலையம் வைத்திய நிலையத்திற்கு அண்மையில் கட்டப்பட்டிருக்கிறது

இப்போது டாக்டர் மலுவேல், சாமுவேல் சக்தராஜ் என்ற இந்தியர்கள் எரிக்கன், வல்டேன் என்ற டாக்டர்களோடு ஒத்துழைத்து வருகிறார்கள். திருப்புத்தூர் சபையின் ஆத்து மாக்கள் தொகை 470.

## 22. பங்களூர்.

பங்களூர் கண்ணட தேசமாகிய மைசூர் நாட்டிலுள்ளது. அங்கே தமிழ் நாட்டிலிருந்து உத்தியோக சம்பந்தமாய்ப்போன அகே கிறிஸ்தவர்களுண்டு. அவர்களில் முன்னாமே தரங்கையினின்று போன வியாபாரியாகிய பர்க் Bangalore. துரை ஒருவர். இவர் மிகுந்த வியாதிப்பட்டி ருந்த காலத்தில் சேர்வராய மலையிலிருந்து தேடர்லைன் ஜயர் (1863-ஆம் ஞா) அவரைப் பார்க்கப்போனார். அச்சமயத்தில் அக்கிருந்த மற்ற ஹத்தரன் கிறிஸ்தவர்களும் ஜயரைக் கண்டு, தங்கள் ஆதம் விசாரணைக்காக ஏற்பாடு செய்யும்படி கேட்டுக்கொண்டார்கள். இது முகாங்கிரமாய் பங்களூருக்கு முதல் முதல் போனவர் கோயமுத்தூர் தூரே ஜயர். இதற்குப்பின் சென்னைச் சபையினின்று போனவர் களைச் சந்திப்பதற்கு கிரெம்மர் ஜயர் அங்கு சென்றார். பிறகு அவரோடு கவார்ச் அக்டர்லோனி என்ற ஜயர்மார் பங்களூர் சபையின் ஆத்தும் விசாரணைக்காக நிலைவரமான ஏற்பாடு செய்வது அவசியமோ என்று யோசனை செய்ய அவ்விடம் சென்றார்கள். அது அவசியக்தானென்று கண்டபொழுது சிமைக்குப் போய்த் திரும்பின பயர்லைன் ஜயர் சுக்த்துக்குக் குளிர்ச்சி பொருந்திய பங்களூரே தகுதியென்று சுங்கத்தார் யோசனைபண்ணி, அவரை அவ்விடத்திற்கு வியமித்தார்கள்.

1873-ஆம் வருஷம் வருஷப் பிறப்பில் பயர்லைன் ஜயர் அவ்விடம் போய், பிறகு ஒரு துரையின் உதவியால் ஒரு இடத்தை 550 ரூபாய்க்கு வாங்கி, ஆராதனைக்கும் பள்ளிக் கூடத்திற்கும், மிசியோனுஸ்தியர் குடியிருப்புக்கும் அவசியமான கட்டடங்களைக் கட்டி, தாம் ஒரு வாடகைவீட்டில் குடியிருந்து கொண்டு, அங்கிருந்த சொற்பக் கிறிஸ்தவர்களைப் பார்வையிட்டு, புறமதஸ்தருக்குப் பிரசங்கம் செய்துவந்தார். அவர் அங்கே ஊழியம் ஆரம்பித்த காலத்தில் சபை வெகு சொற்பமா

யிருந்தது. மேற்கூறிய னாஜனுவரி மார்ச்-ஆம் வெள்ளூயிற்றுக் கிழமை வைத்த முதல் ஆராதனைக்கு வஞ்சலர்கள் ஜயரும் உபதேசியாருந்தான். அடுத்த ஞாயிற்றுக்கிழமை உபதேசியார் குடும்பமும், ஒரு விதவையும் வேற்றிரண்டு ஆண்பிள்ளைகளும் வந்திருந்தார்கள். இப்படியே நானுக்கு நான் ஆராதனைக்கு வருவோர் தொகை அதிகரித்தது. கர்த்தர் உயிர்த்தமுந்த பண்டிகை தினத்தில் 5 இந்துக்களுக்கு ஞானஸ்நானம் கொடுத்து, 13 கிறிஸ்தவர்களுக்குப் பரிசுத்த இராப்போ சனம் பரிமாறக் கூடியதாயிருந்தது. வருஷக் கடைசியில் சபையார் தொகை 80 ஆயிற்று.

பிறகு அவர் வசதியான ஒரு இடத்தில் தமது குடியிருப்புக்கு ஒரு பங்களா கட்டினதுமன்றி சமீபத்தில் ஒரு பள்ளிக் கூடம் ஏற்படுத்தி, பெருகின சபைக்காக ஒரு புதிய ஜெப வீட்டையுங் கட்டினார். பிறச் சேகரத்துச் சனங்களின் வரத்துப் போக்குக்குத் தக்கபடி சபை பெருகுவதும் சிறுகுவதுமாயிருந்தது. இதில் பயர்லைன் ஜயர் சளைக்காமல், தாம் பென்ஷன் பெற்றுச் சிமைக்குத் திரும்புமளவும் (1886) உழைத்து அநேக குக்கு உபகாரியாய் விளங்கினார்.

அவருக்குப்பின் அதற்கு விசாரணை குருவானவர் ஹெரே ஜயர். (1886-1893) இவர் காலத்தில் சபைபெருகியே வந்தது. பங்களூருக்குத் தென்கிழக்கிலுள்ள குப்பம் என்ற இடத்தில் சுவிசேஷ் வேலை தொடங்கி ஒரு பள்ளிக்கூடமும் ஸ்தாபிக்கப் பட்டது. ஆயினும் இப்பொழுது அங்கே கிறிஸ்தவர்களும் இல்லை, பள்ளிக்கூடமும் இல்லை. அன்றியும் பங்களூருக்கு 40, 50 மைல் தூரத்திலுள்ள கோலார் என்ற இடத்தில் பொன் எடுக்கும் வேலை ஆரம்பித்தபின் அங்கே வெகு ஜனங்கள் குடியேற்றினதால் அவர்கள் நடவிலும் மமது சபை வேலை கடக்கிறது.

பங்களூர் வட்டம் (1894-99) ஜந்து வருஷக்காலம் வன்ஸ்கே ஜயர் விசாரணையில் இருந்தது. அவர் மற்றிடங்களில் இந்துக்களுக்குள் நடப்பித்துவந்த சுவிசேஷ் பிரசங்க வேலையை இங்கும் விடாது நடப்பித்தார்.

இவருக்குப்பின் ரைகார்ட் ஜயரும், வன்ஸ்தாடன் ஜயரும் யேகார் ஜயரும் ஒருவர்பின் ஒருவராய் வேலை பார்த்தார்கள். இப்பொழுது அங்கே சபை குருவாயிருப்பவர் J. W. அப்பாவு

ஜயர். அவருக்கு முன் K. A. தாவீது, J. D. பர்வதம், D. பெல்வேர்திரம், J. அருள்தாஸ், R. தேவசகாயம், M. சாமு வேல், L. ஈஸ்டர்ராஜ், A. J. சத்தியங்காதன் என்பவர்கள் சபை குருக்களாய் உழைத்திருக்கிறார்கள். அந்த வட்டத்து கிறிஸ்தவர்களின் தொகை 531

சேஷிகந்தப்பட்டே ஜில்லா (195-ஆம் பக்கம்)

இங்கே பாண்டேர், திருவன்னார் என்ற குரு சேகரங்களையன்றி ராமன்சேரி என்ற குரு சேகரமும் உண்டு. இது 1927-ஆம் வருஷம் ஏற்பட்டது. இதில் சேர்க்க கிராமங்கள் 13. சேகரத்தின் ஆத்துமாக்கள் 977.

### 23. இரங்கூன்.

அக்கரை இந்தியாவில் இருக்கும் இரங்கனிலும் நமது மிசியோனுக்குட்பட்ட சபையும் குருவும் உண்டு. இந்தச் சபை சலிசேஷ பிரகங்கத்தினால் பிறமதத்தினரினின்று சேர்க்கப் பட்டதல்ல. பிழைப்புக்கென்று கென்னை முதலிய இடங்களினின்று அவ்விருக்குப் போன ஆத்தரன் சபையாருடைய

ஆத்ம விசாரணைக்காக மிசியோன் கவலை Rangoon. கொண்டதலை அச்சபை சேர்த்தது. 1871

-ஆம் ஈ சென்னை புரசபாக்கத்தில் குருவா யிருந்த கிரெம்மர் ஜயரே தன் வட்டத்திலிருந்து போயிருந்த கிறிஸ்தவர்கள் விஷயமாய் சிரத்தை எடுத்த முதல் குரு. இரங்கனில் இருந்த கென்னைச் சபையாரும் தங்கள் ஆத்ம விஷயத்தில் கவலை கொண்டவர்களாய் தங்களுக்கு ஞான திரவியங்களைப்பரிமாறுவதற்காக யாரையாவது அனுப்பும்படி கேட்டார்கள். இதை ஆதாரமாகக் கொண்டு, (ஷிரக்தர் ஹார்தெலார்து காஸ்திரியார் இந்தியாவுக்கு வந்திருந்த சமயத்தில்) தீவாங்கிரங்களுக்குப் போயிருக்கும் மாது கிறிஸ்தவர்களின் ஆத்ம விசாரணை விஷயத்தைக் குறித்துத் தரங்கைக் குருமார் கூட்டத்திலே பேசப்பட்டது.

அச்சமயம் இந்தப் பெரிய கவலையை மயர் ஜயர் ஒப்புக் கொண்டு மா. வேதமாணிக்கம் உபதேசியாரோடு 1877-ஆம் வருஷம் மார்ச்சு மா 13-ஆம் வெள்ளுப்பட்டு 18-ஆம் வெள்ளுப்பட்டு மார்ச்சு மா 19-ஆம் வெள்ளுப்பட்டு மார்ச்சு மா 21-ஆம் தேதி வரையில் அவர் இரங்கனில் தங்கி யிருந்து, கிறிஸ்தவர்களைக் கட்டிச்சேர்த்து ஆராதனைகள்

நடத்தி, ஞானஸ்நானம் கொடுத்து, பரிசுத்த இராப்போசனம் பரிமாறி, குடும்பத் தலைவர்களோடு சபைக் காரியங்களைக் குறித்துப் பேசினார். சபை ஏற்பாட்டுச் சட்டங்களுக்கு 19 பேர் கையெழுத்து வைத்தார்கள். அவர்களில் 3 பேர் சபையின் மூப்பர்களாகத் தெரிக்குமொன்னப்பட்டார்கள். 35-ஆம் நம்பர் தெருவில் ஒரு வாடகை வீட்டில் தெய்வாரா தனை நடக்க ஒழுங்கு செய்யப்பட்டது.

பிறகு மயர் ஜயர் மோல்மேன், பினாங்கு, சிங்கப்பூர் முதலிய இடங்களிலுள்ள நமது கிறிஸ்தவர்களைச் சந்தித்துக் கொண்டு குன் ஶீ 18-ஆம் டெ நாகபட்டனம் வாத்து சேர்க்காரர். ஆலோசனைச் சங்கத்தாருக்கு அவர் செய்த அறிக்கையின் பேரில், இரங்கநுக்கு ஒரு மிசியோனரியை அனுப்புவது அவசியமென அவர்கள் கண்டு, அவரையே அதற்கு நியமித்தார்கள். அவர் குடும்ப சகிதம் 1878-ஆம் ஷூ ஏப்ரில் மாதம் 11-ஆம் வெற்றப்பட்டு, 19-ஆம் வெற்றங்கள் போய்க் கேர்க்காரர். அவர் அங்குள்ள சபையை ஒழுங்குப்படுத்தவும், சபைப் பொக்கிஷம் கேர்க்கவும் பட்ட பிரயாசை அதிகம். ஒரு கர்மானிய துரையினால் கொடுக்கப்பட்ட ஓர் கிறிய வீட்டைச் சுற்றே மாற்றி, ஆரா தனை ஸ்தலமாக்கினார்.

1878-ஆம் ஷூ ஆகஸ்டு ஶீ இங்கிலீஷ் தமிழ் பள்ளிக்கூடம் ஸ்தாபகமாயிற்று. துவக்கத்தில் படித்தவர்கள் 8 பிள்ளைகள். பிறகு கோவிலும் பள்ளிக்கூடமும் கட்டவேண்டுமென்கிற நோக்கமாய் ஒரு தொகை கேர்த்து, வண்ணேன் குளத்துக்குச் சமீபத்திலுள்ள ஒரு முக்கோண வடிவமான ஸிலத்தை அதிலுள்ள 40 பழைய கட்டடங்களோடு எலத்திலே வாங்கினார். கராதிபதியால் ஜயருக்குக் கொடுக்கப்பட்ட ஒரு வீட்டைப் பிரித்து, அதன் தளவாடங்களைக் கொண்டு கோயில் பள்ளிக்கூட கட்டட வேலைகள் தொடங்கக் கூடியதாயிற்று:

1881-ஆம் வருஷக் கடைசியில் ஏறக்குறைய 100 லுத்தரன் கிறிஸ்தவர்கள் அங்கிருந்தார்கள். ஆரம்பமுதல் அவ்வருஷ மட்டுமேன்ன 4 வருஷ காலத்தில் சபையார் கேர்த்த தொகை ரூ. 2098. இதில் ஜரோப்பியரால் கேர்க்கத்து ரூ. 672.

மறுவருஷம் மயர் ஜயர் சீமைக்குப் போகவே, கேரிங் ஜயர் இரங்கநுக்குப் போய் ஏறக்குறைய 2 வருஷங்காலம் அச்சபையை நடத்தி வந்தார். மயர் ஜயர் திரும்பி வந்து

1886-ஆம் வருஷமத்திமட்டும் அங்கிருந்தார். ஒரு வருஷகாலம் ஞா. தேவசகாயம் ஐயர் சபை குருவாயிருந்தபின், தேவா சீர்வாதம் ஐயர் அதற்குக் காயமான குருவாக நியமிக்கப் பட்டார். இரண்டினில் இந்த குரு 1890-ஆம் வருஷம் மார்ச்சு மீ கர்த்தருக்குள் மரித்தபின், தே. தாலீது ஐயர் அச்சபையின் ஞாவாகி, 14 வருஷகாலம் அங்கே வேலை செய்தார்.

மேலே கொன்ன முக்கோண நிலத்திலிருந்த பழைய கட்டடங்களை எடுத்துப்போட்டு, தாழ்வான நிலமட்டத்தை உயர்த்தி, அதிலே வீடுகளைக் கட்டுவதில் தாலீது ஐயர் பட்ட பிரயாசை அதிகம். சென்ற செலவு ரூ. 35,000. சபையார் கொஞ்சங் கொஞ்சமாய் இச்செலவைக் கொடுத்துத் தீர்த்தபின் இது சபைகுரு முதலியவர்களுக்குச் சம்பளம் கொடுப்பதற்கான வரும்படிகொடுக்கும் பொக்கிலை வைப்பாம் என்ற நம்பிக்கை நிறைவேறவில்லை. D. தாலீது ஐயர் தஞ்சைக்கு மாற்றப்பட்டபின் C. S. பாக்கியம் ஐயர் அவருடைய இடத்துக்கு வந்தார். ஏற்கனவே கோவிலும் வீடுகளும் கட்டியிருந்த முச்கோண நிலம் ரெங்கன் ரெயில்வே ஸ்டேஷன் விஸ்தரிப்புக்குத் தேவையானதால் அதைக் காலி பண்ண 1909-இல் துரைத்தனத்தார் கட்டளைபண்ணினார்கள். இதிலே சர்க்கார் கொடுக்கவேண்டிய தொகையைப்பற்றி முடிவுகட்ட வட்ட சீனியர் மத்தேஸ் ஐயர் ரங்கநுக்கு வந்து கலெக்டரிடம் பேசினார். அவர் வந்திருந்த மூன்று நாட்களில் மாலை நேரத்தில் ‘சத்தியம்’ என்ற பொருளின் பேரில் கிறிஸ்து வரும் இந்துக்களும் பயன்பட (Baptist) மி஥ுன் ஹாவில் பேசினார். சர்க்கார் கொடுத்த தொகை சங்கத்தாருக்கு அனுப் பப்பட்டது. C. S. பாக்கியம் ஐயருக்குப்பின் வந்தவர் S. D. ஞானச்சரியம் ஐயர். சர்க்கார் எடுத்துக்கொண்ட நிலத்துக்குப் பதிலாக ஒரு நிலம் கொடுத்தார்கள். பிரிக்கப்பட்ட பழைய பல்கை வீடு புது இடத்துக்குக் கொண்டுவந்து நாட்டப்பட்டது. பழைய பள்ளிக்கூடத்தைப் பிரித்துப் புது இடத்தில் நாட்டி தேவாலயமாக உபயோகிக்கப்பட்டது. சபை குருவுக்கு வைகுளி கண்டு இரண்டு மாதக்காலம் ஆஸ்பத்திரியில் தங்க கேரிட்ட போது வட்ட சீனியராகிய ரீகர் ஐயர் பினாங்கிலிருந்து வந்து குருவுக்குச் சுகம் ஆகும் வரையில் சபைக்கு உற்சாகமாய் ஆத்தும போஜனம் அளித்துச் சபையைக் கண்காணித்தார். 1914-ஆம் வருஷத் துவக்கத்தில் S. முத்துசாமி ஐயர் சபை குருவானார். அவருக்குப்பின் வந்த K. A. தாலீது ஐயர் முயற்சியால்

‘பெதல்கேம்’ எனும் நாமம் சூடிய ஒரு அழகிய தேவாலயம் கட்டப்பட்டது. 1921-இல் கனம் E. ஹோம்மன் அத்தியசுராால் அது பிரதிஷ்டைசெய்யப்பட்டது. 1926-ஆம் வருஷத்தில் சபையின் சமாதானத்துக்கென்று கனம் J. சாந்தகிரேன் ஜயரோடு S. D. ஞானச்சரியம் ஜயர் ரங்கன் போய்ச் சேர்ந்தார். கனம் சாந்தகிரேன் ஜயர் சிலகாள் தங்கிச் சபையாருக்கு நெடுத்தி புத்தி ஊருக்குத் திரும்பினார். கர்த்தர் சபையில் சமாதானத்தைக் கட்டளை யிட்டார். 1928-ஆம் வருஷத்தில் இரங்கன் சபையின் 50-ஆம் வருட ஐம்பிலி கொண்டா ப்பட்டது; மகாகனம் பெக்கெலீ அத்தியசுரும் அம்மாஞ்சும் வந்திருந்து இவ்வைபவத்தைச் சிறப்பித்தார்கள். ஐம்பிலி ஞாபகார்த்தமாக ஒரு மண்டபமும் கட்டப்பட்டது; இதைக் கட்ட விசேஷ வித்த முயற்சி எடுத்தவர் திரு. டேவிட் அதிஷ்டம் M.A.B.L. 1931-ஆம் ஸு ஆரம்பத்தில் J. D. பர்வதம் ஜயர் சபை குருவானார். அவர் சிலகாலத்துக்குள் உடல் குன்றியதால் மாற்றப்பட்டு D. ஏப்னேஸர் ஜயர் சபை குருவானார். இவருக்குப்பின் வந்தவர் R. தேவசகாயம் ஜயர்; இரண்டாம் பெரிய யுத்தத்தில் ஏற்பட்ட ஜப்பானிய குண்டு வீச்சினால் சபையார் அநேகர் வெளியேறும்போது அவரும் வெளியேற வேண்டியதாயிற்று. வெளியேறுமல் தங்கிவிட்ட வர்களுக்காக திரு. G. மோசேப்பு என்பவர் தேவாராதனை. அடக்கம் முதலியவற்றிற்காக கரிசனப்பட்டார். யுத்த காலத்தில் நமது தேவாலயம் யாதொரு சேதமில்லாமல் காக்கப்பட்டது தேவ கிருபையே. ஐம்பிலி மண்டபத்தின் தளம் பழுதாகியும் அது நமது சபையார் பலருக்கு அடைக்கல் ஸ்தலமாயிற்று. கனம் J. சாந்தகிரேன் அத்தியசுர் அவர்களும் ரங்கனுக்குப் போய் அதன் தந்கால நிலைமையை அறிந்து கொண்டார்கள். G. T. வேதமாணிக்கம் ஜயர் விரும்பியபடி அவர் சில வருஷம் ரங்கன் சபையைக் கண்காணித்தார். தந்சமயம் அங்கே திருப்பணி நடத்துகிறவார் V. பிலிப்பு தேவராஜ் ஜயர். இப்பொழுது சபையார் தொகை 162.

#### 24. மலாயா

மலாயா நாட்டில் பிழைப்புக்கென்று போய் கோலாலம் பூரிலும், பினாங்கிலும் அதன் சுற்றுப்புறங்களிலும் நமது கிறிஸ்தவர்கள் வேலைகளில் அமர்க்கிறுந்தார்கள். அவர்களினிடையே

திருப்பணி கடத்த மறைத்திரு. T. ரீகர் அவர்கள் 1906-ஆம் வெளியில் கணம் மத்தேஸ் ஜயர் பினங்கில் தங்கி, பல இடங்களுக்கு பயணம் பண்ணி, சிதறுண்ட ஆடச்சோச் சந்தித்து பல சல்ல ஒழுங்குகளோச் செய்தார். U. யோசேப்பு ஜயர் கோலாலம்பூரில் 1907—1921-ஆம் வருஷம் முடிய சபை குருவாயிருந்தார். அவருக்குப்பின் மறைத்திரு. S. முத்துசாமி அவர்கள் கோலாலம்பூரில் சபை குருவாயிருந்து ஒரு அழகிய கோயிலையும், சபை குருவுக்கு விடுதியையும் கட்டி சகவீனத் தோடு திரும்பி 1926-ஆம் வெளியில் கர்த்தருக்குள் சித்திரையடைக்கார். அவருக்குப்பின் D. எபனேசர் ஜயர் 1933-ஆம் வருஷ வரை திருப்பணி செய்தார். இவருக்குப்பின் G. T. வேத மாணிக்கம், G. G. ஆச்சரியம், A. S. முத்தையா என்றவர்கள் தின்கு உழைத்திருக்கிறார்கள். இப்போது கோலாலம்பூரில் சபை குருவாயிருப்பவர் D. ரேணியுஸ் தேவப்பிரசாத் ஜயர். பினங்கில் T. யோசேப்பு ஜயரும், பிறகு V. தேவவரம் ஜயரும் குருமாராய் உழைத்தார்கள். பினங்கில் தற்சமயம் M. D. வில்லியம் ஜயர் சபை குரு. கோலாலம்பூரிலும் அதை சேர்க்க ஊர்களிலும் நமது சபையார் 776. பினங்கில் சபையாரின் தொகை 335.

---

## 25. இந்திய லுத்தரன் மிஷனேரி சங்கம். (N. M. S.)

இச்சங்க ஊழியம் 1916-ஆம் வெளியில் கட்டினியில் தங்கியிருந்த மறைத்திரு. S. குருபாணம் அவர்களால் ஆரம்பிக்கப்பட்டது. டாக்டர் S கோஸ்வாமியால் 1928-ஆம் வெளியில் தென் ரீவாலில் கடைபெற்றது. 1923-ஆம் வெளியில் குருபாணம் ஜயரும் டாக்டர் A. கல்லதம்பியும் முதல் யுத்தத்தினால் நிறுத்தப்பட்ட ஜார்க்குதா மிஷன் சேரத்தில் சுவிசேஷ் வைத்திய வேலைகளோச் செய்து, 1928-ஆம் வெளியில் ஜாஷ்பூர், காஷ்பூர் பாகங்களையும், பிறகு முழுவேலையையும் கோஸ்னர் சபைக்குத் திருப்பிச்சொடுத்தார்கள். 1928-ஆம் வருஷம் கிறிஸ்தவர்கள் தொகை 1800.

1929-ஆம் வெளியில் மிஷன் வேலை பின்வரும் ஸ்தலங்களிலிருந்து செய்யப்பட்டுவருகிறது :

1. மார்வாலி: 1929-ஆம் ஈலுணவரி மாதாடங்கின் வேலை உசாத், கர்ண்தூரினி என்னும் இரண்டு சிராமங்களில் நடத்தப்பட்டுவருகிறது.

2. கோட்மீரி: ரீவாலில் 10—10—52-இல் முதல் தேவாராதனை ஞானாஸாரானம் நற்கருணோயோடு நடத்தப்பட்டது. இங்கு ஒரு சிறு தேவாலையமும், மருத்துவசாலையும் கட்டப்பட்டுவருகின்றன.

3. அம்பிங்காபூர்: இங்கு வெகு ஊக்கத்துடன் திருப்பணி செய்யத் தொடங்கின B. J. கிருபாதானம் ஜயர் 1954-ஆம் ஈலுணவர் மாதமைக்குள் பிரவேசித்தார்.

மிஷ்னெரி ஞானபரணம் பென்ஷன் பெற்றபோதிலும் பென்றா ரோட்டில் தங்கிக்கொண்டு N. M. S. ஊழியத்தைத் தம்மாலியன்ற வரையிலும் தொடர்ச்சு செய்கிறார் அவரையன்றி கோட்மாவில் மறைத்திரு. T. ஸ்பென்சர், திரு. D. தேவப்பிரியம் என்போர் திருப்பணி நடத்துகிறார்கள். குமாரி E. S. வேதாகாயகம் ஊசாதிலிருந்து ஊழியம் செய்கிறார்கள். மறைத்திரு. ரெய்மண்ட் மார்ட்டன் ஜயர் பேதுவில் வேதாகம பாடசாலை நடத்துகிறார். காலஞ்சென்ற கிருபாதானம் ஜயரின் மனைவியும் N. M. S. ஊழியத்தில் பங்குபெற்று நடத்துகிறார்கள்.

ஆந்திர ஊத்தரன் சபையார், ஆந்காட் ஊத்தரன் சபை, தமிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் சபையார் கொடுக்கும் உற்சாக ஈவுகளைக்கொண்டு, தேவ திருப்பையால் ரீவா மிசியோன் சங்க வேலை நடைபெற்ற வருகிறது.

## 26. இந்தோனேசியா

தமிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் சபையைச் சேர்க்க டாக்டர் வில்லியம்ஸ் அவர்கள் வைத்திய மிஷ்னெரியாகவும், S. தேவ கேசன் ஜயர் குருமார் வகுப்புக்கு போதனுகிரியராகவும் இந்தோனேசியாவில் திருப்பணி செய்து வருகிறார்கள். இவர்களை அங்கு அனுப்புவதில் உயர்மிகு, J. காந்தகிரேன் அத்தியகூர் எடுத்துக்கொண்ட முயற்சி அதிகம்.

## B. கவீடன் திருச்சனை மிசியோன்.

ஷீர்னுஞ்தர் என்ற சவீடிவதி மிஷனரி தரங்கை மிசியோன் சம்பந்தமாக 1740-ஆம் மூலை கூடலூரில் உழைத்து அவ்லூர் பிரெஞ்சு சாரால் பிடிபட்டபின் சல்கத்தாவுக்குப் போய் 1758-ஆம் ஆண்டில் அங்கே ஒரு கிறிஸ்தவ சபையை ஏற்படுத்தின தாக் குறித்து முன்பார்த்திருக்கிறோம். 1831-36 வரையில் பீற்றர் பியல்ஸ்டெட் (Peter Fjelstedt) என்ற மற்றொரு சவீடிவதி மிஷனரி திருசெல்வேலியில் உழைத்து உடல்வகு குறைவால் இந்தியாவை விட்டுப்போக நேரிட்டது. அவர் கவீடன் திரும்பினயின் அவர் முயற்சியின் பலனாக 1845-ஆம் ஆண்டில் லூண்ட் (Lund) மிஷன் சங்கம் ஏற்பட்டது. பத்து ஆண்டுகளுக்குப்பின் அது சவீடிவதி மிஷன் சங்கத்தோடு இணைக்கப்பட்டது. அதத்துக்காக லூண்ட் மிஷன் லைப்சிக் மிஷன் சங்கத்தாரோடு இந்தியாவில் ஒத்துழைத்து உடன் படிக்கை செய்துகொண்டது. சவீடிவதி மிஷன் இவ்வளாத் துழைப்பைத் தொடர்ந்து டட்டத்திக்கொண்டது.

முன் சொன்ன Fjelstedt ஜயரால் ஏழூப்புதல் பெற்ற கிளாசெல் (Glaser) என்ற வரமிகுத்த மிஷனரி லைப்சிக் மிஷனைச் சேர்ந்து 1849-ஆம் மூலை மார்ச்சு மீ இந்தியாவில் கரையிறங்கினார். அவர் சுயவெறுப்பும் தியாக சிக்கதயும் கிறைந்தவராயிருஞ்ததால் மிஷன் வேலையை அதிக ஆடம்பர மின்றியும் சிக்கன முறையிலும் சீர்திருத்தி அமைக்க விரும் பினார். தமது சாதாரியத்தால் உடன் மிஷனரிகளை தமது திட்டத்திற்கு இசையும்படி ஏவிவிட்ட போதிலும் இதில் பல சிக்கல்கள் ஏற்பட்டதால் அவர் 1851-ஆம் ஆண்டில் கவீடன் திரும்பினார்.

இரண்டு ஆண்டுகளுக்குப் பின் லூண்ட்கிரென் (Lundgren) அக்டர்லோனி (Ouchterlony) என்ற இரு மிஷனரி மார்கள் லைப்சிக் மிஷன் வேலைக்கென வந்து சேர்ந்தார்கள். தன்சாவூரில் ஆங்கில மிஷனரியை போப் ஜயராச் சங்கிக்கப் போன ஓர்சமயம் லூண்ட்கிரென் ஜயர் அவர் கோயிலில் ஏற்கருணை விருந்தில் கலங்கு கொண்டதை முன்னிட்டு, அவரையும் அவருடைய அபிப்பிராயத்தை ஆதரித்த அக்டர் லோனி ஜயராயும் ஜர்மன் ஜயர்மார் சபைக்குப் புறம்பாக்



The Rev. E. M. Brutzer,

born at Riga on 22-11-1873, ordained in January 1899,  
arrived in India on 8-10 1905 and died at Braunschweig, Germany on 23-2-1940.



The Rev. A. Bäfverfeldt,  
(*The Mission Director of the Church of Sweden Mission from 1938-* )

கிளூர்கள். ஆதலால் அவர்கள் ஜர்மன் மின்ஹை விட்டுப்பிரிந்து ஒரு சபானின கல்லூரில் மின்ஹைன் தொடங்கலாமோவென யோசித்தும் அப்படிச் செய்யவில்லை. இன்ட்கிரென் ஜயர் கல்டன் திரும்பினார். அக்டர்லோனி ஜயர் தன் பிசகான அபிப்பிராயங்களுக்காக ஜர்மன் ஜயர்மாரிடம் மன்னிப்புக் கேட்டு அவர்களோடு சமரசமானார்.

பிறகு அக்டர்லோனி ஜயர் புதுக்கோட்டைக்கும், பின்னால் தஞ்சாவூருக்கும் மாற்றப்பட்டார். தஞ்சாவூரில் ஒரு பெண்பாடசாலையை ஏற்படுத்தி, இப்போதிருக்கும் அழகிய தேவாலையத்தையும் கட்டினார். 1858-ஆம் ஆண்டில் வேதசாஸ்திரப் பண்டிதரான புனும்ஸ்திராண்ட் (Blomstrand) கிறிஸ்தவ நூற்களைப் பிரசரிப்பதற்கென தரங்கம்பாடியில் அமர்ந்தார். அவரால் தொடங்கப்பட்ட “அருணேதயம்” என்ற மாதாங்கிர பத்திரிகை சென்ற 92 ஆண்டுகளாய் நமது சபை களில் சேவைபுரிந்துவருகிறது. ரிடென் (Ryden) என்பவர் திருச்சியிலும் கூடலூரிலும் சேவைபுரிந்து, சில ஆண்டுகளுக்குப் பின் சகவீனத்தின் காரணமாய் கல்டன் திரும்பினார்.

1869-ஆம் ஆண்டில் C. J. சாந்தகிரேன் ஜயர் இந்தியா வகுக்கு வந்து சென்னையில் சபைக்குரவாயிருந்த பக்கி மிகுத்த ஜர்மன் மின்ஹைனி C. J. கிரெம்மர் ஜயரோடு தங்கி, அவர் குமாரத்தி தெயொடோரா கிரெம்மர் மினியம்மாளை மனைத்து பிற்கால மின்யோன் சரித்திரம் சித்திபெற டெப்பதற்கு ஏது வாயிற்று என்று சொல்லலாம். இது ஆண்டவரின் அதிசய வழி காட்டுதல் எனத் திட்டமாய்ப் புலப்படுகிறது. கல்லூரில் மினியோனும் ஐப்பிக் மின்யோனும் ஒத்துழைப்பதற்கு இது முதல் படியாயிற்று. தகப்பன் சாந்தகிரேன் ஜயர் பின்னால் கோயமுத்தூர், மதுரை, சீர்காழி, விருதுநகர் முதலிய இடங்களில் பயனுற உழைத்தார். மதுரையில் ஒருபுதிய மின்ஹன் பங்களாவையும், ஒரு பெண்பாடசாலையையும் நமது ரட்சணிய தேவாலையத்தையும் பொன்னகரத்தில் கட்டிக் கொடுத்தார். அவருடைய 4 குமாரரும் ஒரு குமாரத்தியும் மின்ஹன் வேலையில் ஈடுபட்டிருக்கிறார்கள். நமது சபைகளின் பிரயோசனத்திற் கென்று சுவிசேஷ் வாக்கியங்கள்பேரில் ஒரு கேள்விப் பிரசங்க புத்தகத்தையும், ஞானஉபதேச விஸ்தரிப்பு நூல்கள் மூன்றையும் கல்லூரில் பாதையிலிருந்து மொழி பெயர்த்துப் பிரசரம் செய்தார்.

1885-ஆம் ஞா ஹேர்பர்க் (Peter Hörberg) ஜயகும், 1887-ஆம் ஞா பெக்ஸல் (D. Bexell) ஜயகும் தமிழ்நாடு சேர்க்கு தேவதிருப் பணியில் அமர்க்கார்கள். ஹேர்பர்க் ஜயர் தான் கோயமுத்தாரில் நமது ஒத்தரன் தேவாலையத்தைக் கட்டினாவர்.

இந்தியாவில் மற்ற மிஷன்களில் எடப்பதுபோல் நமது நடுவிலும் பெண்கள் நடுவில் திருப்பணி நடத்த சீலையிலிருந்து பெண்களையும் மிஷனரிகளையும் வேலைக்குத் தகுவிப்பது அவசிய மென்னும் பிரச்னையை வற்புறுத்தி சல்டனிலிருந்து எஸ்தர் பீற்றர்சன் மிசியம்மாள் தமிழ்நாட்டுக்கு வர ஏற்பாடு செய்தவர் தகப்பன் சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரே. முதலில் பெண் பாடசாலையை மேல்விசாரணை செய்து, பிறகு சபைப் பெண்களிடத்திலும், இந்துப் பெண்களிடத்தும் திருப்பணி செய்வதில் எஸ்தர் பீற்றர்சன் மிசியம்மாள் ஓயாமல் உழைத்திருக்கிறார்கள். அதுமுதல் கல்டன் தேசத்திலிருந்து அநேகச்சோதரிகள் வந்து தமிழ்நாட்டில் உழைக்கிறார்கள்.

முற்சொன்ன புரும்ஸ்திராண்டு சாஸ்திரியாரின் குமாரன் Theodor Blomstrand ஜயர் 1898-ஆம் வருஷத்திலும், A. B. Johansson ஜயர் 1895-ஆம் ஆண்டிலும் தமிழ்நாட்டுக்கு பெரிய ஆசிர்வாதமுட்டும் கருவிசளாய் சேவைபுரியத் தொடங்கினார்கள். இந்தியாவில் நடக்கும் மிசியோன் வேலையைப்பற்றிய கரிசனை சல்டன் தேசத்தில் அதிகரித்ததால் பணச் சேர்ப்பும் மேலும் மேலும் பெருகிறது. ஆயினும் இப்பணமெல்லாம் லைப்சிக் கொல்லேகியும், தரங்கையிலுள்ள மிஷன் ஆலோசனை சங்கத்தாரின் திட்டப்படியே செலவிடப் பட்டதாலும், நீண்டகாலம் கல்லூரிகள் இடங்களாக எண்ணப் பட்ட மதுரை கோயமுத்தார் என்னுமிடங்களிலுள்ள சல்லிட்டு மிஷனரிகள் மாற்றும் பாத்தியம் தரங்கை ஆலோசனை சங்கத்தாருக்கே இருந்ததாலும் இங்கிலைமாதவேண்டுமென்னும் பிரச்னை ஏற்பட்டது. இதுசம்பந்தமாக இருசிலை சங்கத்தாரும் கலங்கு பேசினதின் பல்லுகை 1901-ஆம் ஞா மதுரை, புதுக்கோட்டை, அணைக்காடு என்ற குருசேகரங்கள் கல்லூரிகள் வட்டமாகப் பிரித்துக் கொடுக்கப்பட்டன. இதுவும் தேவநடத்துதலென்பதை முதலாம் பெரிய யுத்தகாலத்தில் யாவரும் அறிக்குதொன்னக்கூடியதாயிருந்தது.

சயாதீனமுள்ள கலீடிஷ் வட்டம் ஏற்பட்டில் ஆண்டுகளுக்குள்ளாக 20 பேருக்கு மேல் கலீடனிலிருந்து மின்தனைகளாக வந்தார்கள். இவர்களில் சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரின் 4 குமாரர்கள், ஒரு குமாரத்தி, பிரிக்கொல்ம் ஜயர், ஹூாய்மன் சாஸ்திரியாரும் அவர் மனைவியும் வந்தார்கள். ஹூாய்மன் சாஸ்திரியார் இதற்குமுன் வட்டிங்கியாவிலுள்ள சந்தால் மின்தனில் உழைத்தவர். மின்தனைரிமார் அதிகரிக்க கலீடனில் பணச்சேர்ப்பும் விரத்தியாயிற்று.

சவிசேஷப் பிரபல்விய முயற்சி மதுரையில் தொடங்கிச் சுற்றிலும் பரம்பிற்று. விருதுப்பட்டியில்(இப்போது விருதுங்கர்) A. B. யோகாண்சன் ஜயர் நிலங்களை வாங்கி ஒரு பங்களாவைக் கட்டினார். அதில் தகப்பன் சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரும் அவர் பிள்ளைகளும் வசித்து, சுற்றுப்பிரயாணங்கள் செய்து, வேலையை விஸ்தீரணப்படுத்தினார்கள். புதுக்கோட்டையில் பெக்கல் ஜயர் தங்கியுழைத்தார். ஆண் பாடசாலையை விரத்திசெய்து மாணவர் விடுதியொன்றைக் கட்டி, பெண் பாடசாலையொன்றையும் ஏற்படுத்தினார். ஹூாய்மன் சாஸ்திரியார் புதுக்கோட்டைக்கு மாற்றப்பட்டு ஒரு அழிகை கோயிலைக் கட்டினார். அணைக்காட்டில் புனும்ஸ்திராண்டு, கார்ல் சாந்தகிரேன், பிரிக்கொல்ம் என்ற ஜயர்மார் ஒருவர் பின் ஒருவராய் உழைத்தார்கள். அணைக்காட்டில் ஒரு புதிய கோயில் கட்டப்பட்டது. பட்டுக்கோட்டையிலும் சபை உண்டாயிற்று.

கலீடிஷ் டாக்டராகிய டி. கூகல்பரக் திருப்பத்தூரில் வைத்தியசாலை ஏற்படுத்தியபின் கலீடிஷ் சகோதரிகள் பலரும், பின்னால் டாக்டர் இசாண்டர், சென்டல், எரிக்ஸ்சன் அம்மையார், வால்டேன் என்பவர்கள் அங்கு நடத்தின வேலையை யாவரும் அறிவோம்.

முதலாம் பெரிய யுத்தம் வந்தபோது ஐர்மன் மின்தன் சேகரங்களை வேறு சபைகளுக்குப் பங்கிடாதபடி கலீடிஷ் மின்தன் ஜெர்மன் மின்தன் சேகரங்களையெல்லாம் ஒப்புக் கொண்டு அவைகள் சம்பந்தமான செலவுகளையும் பொறுப்பு களையும் நிறைவேற்றிவந்தது.

வேதாகம ஸ்திரீகளுக்குப் பயிற்சியளிப்பதில் கலீடிஷ் மின்தன் மிக்க பிரயாசை எடுத்துக்கொண்டது. பட்டுக்

கோட்டையில் அமி லாகர்குவிஸ்த் (Amy Lagerquist) மிசியம்மாள் இவ்வகுப்புகளை நடத்தி திருச்சபை சரித்திர சம்பங்கமான புத்தகங்களையும் இயந்தினாள்கள். பெரிய யுத்தத் திற்குப்பின் செழிணேரி, சுவிசேஷகர் வகுப்புகள் நடத்து வதற்கு கலீதிவ்தி மிஷன் ஏராளமான பணத்தைச் செலவிட டிருக்கிறது. பெங்கஞ்சில் பிரிக்கொல்ம் ஐயர் நடத்தின குருமார் வகுப்பிந்காகவும், பின்னால் சென்னை கீழ்ப்பாகக் கத்தில் ஜ் சாக்தகிரேன் ஐயரால் தொடங்கப்பட்டு இந்காள் வரைக்கும் நடந்துவரும் “குருக்கன்” வகுப்புகளுக்காகவும் கலீதிவ்தி மிஷன் உற்சாகமாகப் பொருளுதவி செய்திருக்கிறது.

கள்ளர்களோச் சீர்திருத்தும் வேலையில் பவுல் சாக்தகிரேன் ஹிம்மல்ஸ்திராண்டு ஐயர்மார்கள் ஈடுபடவும், இந்தியமுறையில் ஓர் புதிய தேவாலையத்தைக் கட்டவும் கலீதிவ்தி மிஷன் எடுத்துக்கொண்ட முயற்சி மறக்கற்பாலதன்று.

மதுரை U.C ஹஸ்கூல், அரசாடி மாணவர் விழுதி முதலிய வற்றை நிர்மாணித்ததற்காக காம் கலீதிவ்தி மிஷனுக்கு என்றும் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

தமிழ்ச் சுவிசேஷ அத்தரங் சபை சுயாதீன திலைக்கு வங்கிருப்பது ஆண்டவருடைய கிருபையினாலும் கலீதிவ்தி மிஷனுடைய பெருந்தன்மையினாலுக்கான என்று சொல்வது மிகைபாகாது.

இப்போது உண்றி வளர்ந்துவரும் கிறிஸ்தவ சிவ்ய சங்கத்திற்கு அடிகோவிய ஹிம்மல்ஸ்திராண்டு ஐயரை காம் ஒருபோதும் மறக்கமுடியாது. ஆண்டுதோறும் வேணிந்கால உங்களத்தைப் பெரிதுபண்ணையை யுவர்களுக்கென மகாநாடு களை மே மாத விடுமுறை காலத்தில் உற்சாகத்துடன் நடத்தின ஹிம்மல்ஸ்திராண்டு ஐயரின் ஊழியத்தினால் பயன் பெற்ற பலர் இப்போது மது சபையிலும், கல்வி ஸ்தாபனங்களிலும், சர்க்கார் வேலையிலும் பெயர் பெற்று விளங்குகிறார்கள்.

1926-ஆம் ஆண்டில் நமக்கு மிஷனெனரியாக வந்து, யாவரின் அன்பையும் கவர்ந்துகொண்டு, தேவாராதனையைச் சிறப்பாகக் கவும், குருமாருக்கென ஒடுக்கக் கூட்டங்களை நடத்தவும், ஆலோசனை சங்க அவைவழங்கவும், சிலகாலம் ஆலோசனை சங்கத் தலைவராகவும் திருப்பணி செய்து இவ்வாண்டில்

சீமைக்குத் திரும்பின B.Fr. திலியாண்டர் ஜயர் நமக்கு சவீடன் தேசம் அளித்த சிறந்த ஈவுகளிலொருவர் என்பதை மறவோம்.

தமிழ்நாட்டில் கடங்க ஆறு ஆண்டுகளாகத் தொடர்ந்திருந்த பஞ்சத்தையும், வறட்சியையும் கண்ணுற்ற சவீடிஷ் மிஷனரிமார் இவ்விடர் நீக்கி, சிராம மக்களின் வேட்கை தீர்க்க நிதியொன்றைச் சேர்த்து, பெரும் பொறிகளையும் (Machines) நீர்ப்பாய்ச்சும் இயக்கிகளையும் (Pump set) வாங்கி Y. பிரிக்கொல்ம் ஜயர் மூலமாய்த் தமிழ்நாட்டுக்கு அனுப்பி, வறண்ட விலங்களில் நீர்ப்பாய்ச்சல் குறைவின்றி கிடைக்க வழிதிறந்த சவீடன் தேசத்தாருக்கு காம் எவ்விதம் என்றி கூறுவோம்.

சவீடன் சபை த. சு. லு. சுவிசேஷக் குழுவினருக்கு ஈவாக R. அனேர் ஜயர் மூலமாக அனுப்பிய புதிய மோட்டார் வண்டியையும் அதைச் சேர்ந்த தளவாடங்களையும் நாம் பெற்றுக்கொண்டதற்காக என்றிசெலுத்தி சுவிசேஷப் பிரபல்விய ஊழியத்தில் புதிய ஊக்கத்துடன் ஈடுபடுவோமாக.

ஐம்பது ஆண்டுகளுக்குமுன் சீமைதேசம் போக வசதி பெறுத தமிழ்ச் சுவிசேஷி ஹத்தரன் சபையின் பிரதிநிதிகள் சவீடன்தேசம் போகப் பொருளுதவிசெய்து J. D. ஆசீர்வாதம், I. A. அப்பாதுரை, S. W. சுவரிமுத்து, ஜேக்கப் குமரேசன் ஜயர்மாரும், சகோதரி லீதியா வேதநாயகம், திரு. S. துரைசாமி, மதுரை யுவபுரி செயலாளர் J. D. ஆசீர்வாதம் முதலியோரும் சவீடன்தேசம் போனதால் பரஸ்பர அன்பு வளரவும் வாய்ப்பு கிடைத்தற்காக ஆண்டவருக்கும் சவீடிஷ் அன்பருக்கும் என்றிசெலுத்துகிறோம்.

---

### III தமிழ்ச் சுவீசேஷ் லுத்தரன் திருச்சபை பிறந்து வளர்ந்த நவீன சரித்திரம். (1919-1955)

1914-ஆம் வருஷம் ஆகஸ்டு மாதம் தொடங்கிய முதல் மகா யுத்தம் லைப்சிக் மிஹன் வட்டத்திலுள்ள சபைகளோக் கஷ்டத்திற்குள்ளாக்கியது. சில மிஹனிகள் காவலுக் கள்ளாக்கப்பட்ட போதிலும் பெரும்பாலோர் சில கட்டளைகட்குப்பட்டு ஏறக்குறைய 1915-ஆம் ஆண்டின் முடிவுவரை தங்கள் தங்கள் இடங்களிலேயே இருப்பதற்குச் சர்க்காரால் அனுமதிக்கப்பட்டார்கள். 1915-ஆம் வருஷம் நவம்பர் மாதத்திலும் 1916-ஆம் வருஷம் மார்ச்சு மாதத்திலும் இந்த மிஹனிகள் தாங்கள் வேலை செய்யும் இடங்களிலிருந்து சொந்த நாட்டிற்கு அனுப்பப்பட்டார்கள். சண்டை முடிந்தவுடனே லைப்சிக் மிஹன் இந்தியாவில் மீண்டும் வேலை செய்ய அனுமதிக்கப்படாதென்பது விரைவில் தெரியவந்தது. இதுவரை லைப்சிக் மிஹன்னுக்கு உள்ளடங்கி ஒரு தனிப்பட்ட மதஸ்தாபன மாக இருந்ததைவிட ஒரு பெரும் பொறுப்பை ஏற்றுக்கொண்டு முழுச் சபையையும் நடத்துவதற்கு ஸ்வீடிஷ் மிஹன் மிகுந்த நம்பிக்கையுடனும், துணிவடனும் முன்வந்தது. இவ்விதம் பிரதம அத்தியட்சராகிய சாத்தான் சோடர்ப்ளூம் அவர்களின் தலைமையில் ஸ்வீடன் மிஹன் தாய்ச்சங்கம் முன்வந்தது இந்திய சபைகளுக்குக் கடவுளின் ஆசீர்வாதமாக முடிந்தது.

மதுரை, இராமநாதபுரம் ஜில்லாவில் இருந்த பழைய ஸ்வீடிஷ் ஸ்தாபனங்களில் தொடர்க்கு வேலை செய்வதில் ஸ்வீடிஷ் மிஹன்னுக்கு எவ்விதக் கஷ்டமூம் நேரிடாத போதிலும் வடக்கு வட்டத்திலிருந்த சொத்துக்களையும், பள்ளிக்கூடங்களையும் பரிபானம் செய்ய ஒப்புக்கொள்வதில் சில கஷ்டங்களிருந்தன. அரசாங்கத்தார் 1916-ஆம் ஸ்தாபன ஜில்லைக் மிஹனைச் சேர்க்க எல்லாப் பள்ளிக்கூடங்களின் அங்கிகாரத்தையும் ரத்துச் செய்து விடுவதெனத் தீர்மானித்தனர். இந்தக் கஷ்டமான சந்தர்ப்பத்தில் மிஹனிகள் கல்வி சங்கத் தாரும், தென்னிந்தியாவிலிருந்த சில முக்கியமான பிரிட்டிஷ் மிஹனிகளும் சேர்க்கு செய்த முயற்சியினால் அரசாங்கத் தார் நம் பள்ளிக்கூடங்களுக்குச் செய்து வந்த பண்ணுதியிலேயெத் தொடர்க்கு செய்துவந்தனர். இதனால் நம் பள்ளிக்கூடங்கள்

களுக்கும், விசேஷமாகக் கிராமச் சபைகளுக்கும் கேரிடவிருந்த போராபத்து கீக்கப்பட்டது. இதற்கென உழைத்தவர்களில் ஓர்காழி உயர்தரப் பள்ளிக்கூடத் தலைவராயிருந்த மறைத்திரு. G. E. பிலிப்ஸ் அவர்களும், லைப்பிக் மினன் பள்ளிக்கூடங்களின் பரிபாலனீச் சங்கச் செயலாளராயிருந்த மறைத்திரு. W. H. ஆர்கேன் அவர்களும், மறைத்திரு. J. H. மக்ஸீன் அவர்களும் முக்கியமானவர்கள். இவ்விதமிருந்தபோதிலும் ஸ்வீட்வீட் சங்கத்தில் உழைத்துவந்த இரு ரஷ்ய தேசத்தினரும், சில காலத்துக்குப் பிறகு ஸ்வீட்வீட் மினன் செயலாளராயிருந்த மறைத்திரு. D. பெக்சல் அவர்களும் தொடர்ந்து வேலை செய்யக்கூடாதென்று அரசாங்கத்தாரால் தடை செய்யப்பட்டதனால் வடபகுதியைச் சேர்ந்த வேலைகளைச் செய்வதற்காக மறைத்திரு. E. தூாய்மன் சாஸ்திரியார் (செயலாளர்) மறைத்திரு. H. பிரிக்கொல்ம், மறைத்திரு. N. சாமுவேல் அவர்கள் இம்முவரைக்கொண்ட ஒரு ஆலோசனைக்கங்கம் 1916-ஆம் வெளு அக்டோபர் மாதத்தில் ஏற்படுத்தப்பட்டது. கமது மிஹனெனரிகளுக்குள்ளும் சபையைச் சேர்ந்த அங்கத்தினர்களுக்கும், நம்முடைய தரங்கம்பாடி மினன் வேலை சர்வுதேசக் குழப்பங்களால் சிறைவுபடாது டடத்தப்பட வேண்டுமென்ற அபிப்பிராயம் வளர ஆரம்பித்தது. 1917-ஆம் வருஷத்தில் கூடிய சினட் இவ்விடையத்தைப் பற்றிப் பேசிச் செயேச்சையரன் ஒரு லுத்தரன் சபைக்குரிய சட்டத்திட்டங்களை ஏற்படுத்தும்படி ஒரு கமிட்டியை சியமித்தது.

சபைக்குரிய விஷயங்களில் ஆலோசனைச் சங்கத்திற்கு உதவி செய்த ஒரு தமிழ்ச் சபைக் கமிட்டியை லைப்பிக் மினன் சர்ச் கெளன்வில் ஏற்படுத்தியது. இது 1914-ஆம் வருஷத்திய சினட் கூட்டத்திற்கேற்ப அம்மினன் செய்த கடைசி கடவுடிக்கைகளில் ஒன்றாகும். இத்தக் கமிட்டி 1917-ஆம் வருஷத்து சினட் கூட்டத்திலும் ஏற்படுத்தப்பட்டு 1915-ஆம் வெளு முதல் 1920-ஆம் வருஷம் முடிய சபைக்கு ஒரு புதிய அமைப்புச் சட்டம் ஏற்படுத்தும் விஷயமாக ஏற்பட்ட ஆராப்சு சிகளிலே விசேஷித்த உதவி செய்தது. மறைத்திரு. N. தேவ சகாயம் அவர்கள் தன் வேலையை விட்டு நீங்கும் காலம் வரையும் அந்தக் கமிட்டிக்குத் தலைவராக இருங்தார். அவருக்குப்பின் மறைத்திரு. A. C. செபஸ்தியான் அவர்கள் நியமிக்கப் பட்டார். சபைச் செலவிற்கு வருஷத்திற்குத் தேவையான

தொகை ரூ. 33,000. இத்தொகையில் சபைச் சேர்ப்பினால் வருமானம் ரூ. 12,000. மீதி ரூ. 21,000 மிகவும் சங்கத்தார் சபைக்குக் கோடுக்கும் உதவி. இந்த மிகவும் உதவி நாள் டைவில் வருஷத்திற்கு ரூ. 500 வீதம் குறைக்கப்பட்டு 42 வருஷ காலவரைக்குக் முழுவதும் சபை சுயபரிபாலனம் அடையவேண்டும். ஆலோசனைச் சங்கம் 10-10-1916-இல் கூடிய கூட்டத்தில் பேசிய இந்தத் திட்டம் சுயபரிபாலனத் தைப்பதறி அவர்கள் செய்த முதற் பிரேரேபேணியாகும். பின் நடந்த சம்பவங்களிலிருந்து தமிழ்ச் சபை அதிலும் பெருத்த உத்தரவாதத்தை எடுத்துக்கொள்ள அவசியமிருக்கிறதென்று தெரியவந்தது. ஆனால் பாசல் (Basel) மிகவும் வட்டத்தைப் பல சங்கத்தார் பங்கிட்டுக்கொண்டதுபோல் கம்முடைய தமிழ் காட்டிலும் ஏப்பட்டு விடக்கூடாதென்ற உறுதியான எண்ணமிருக்கத்து. ஆலோசனைச் சங்கத்தாரும், மதுரையில் கூடிய 11-ஆம் சினட்கூட்டத்தால் வியபிக்கப்பட்ட சுயாதீனத் தமிழ் லுத்தரன் சபை அமைப்புக் கமிட்டியாகும் இவ்விவெய்த் தைக் குறித்துப் பல ஆராய்ச்சிகள் செய்துவந்தார்கள். 11-11-1918-இல் யுத்தம் முடிந்தது. கவலையும் அதிகாரித்தது. ஆகவே, புரவாக்கம் ஆலயத்தில் மேந்சோன்ன இரு கமிட்டி களும் 16-12-1918-ஆல் ஒன்றேயாக கூட்டப்பட்டுச் செய்க்கை யான ஒரு தமிழ் லுத்தரன் சபை சிறுவப்படிவதைப்பற்றி யோசித்து ஒரு சபை அமைப்புத் திட்டமும் தயாரிக்கப் பட்டது. அதைப்பற்றியும் சொத்து விஷயமாயும் அரசாங்கத் தாருக்கு ஒரு அறிக்கை செய்துகொள்ளுவதென்றும் தீர்மானிக்கப்பட்டது. மேலும், இது விஷயமாகச் சபைகளின் அங்கீகாரம் பெறுவதற்காக 1919-ஆம் ஆண்டு ஜனவரி மு 14-ஆம் தேதி தஞ்சாவூரில் ஒரு விசேஷித்த சினட் கூட்டம் கூட்டுவ தென்றும் ஆலோசனைச் சங்கத்தால் தீர்மானிக்கப்பட்டது.

**தமிழ்ச் சவீகேஷ லுத்தரன் சபை அமைப்பு.**

மேற்கூறியவாறு தஞ்சாவூரில் 14-1-1919-இல் கூடிய விசேஷித்த சினட்கூட்டத்தில் 5 மிகவுமெரிகளும், 31 இந்திய குருமாரும், 55 சபைப் பிரதிநிதிகளும் கூடியிருக்கின்றனர். ஜூப்சிக் மிகவும் வட்டத்தின் சொத்துக்களை ஸ்வீடன் மிகவும் சங்கத்

திற்கு மாற்றுவதென்றும், அது முடியாவிட்டால் தமிழ்ச் சவிசேஷ லுத்தான் சபைக்கு அச்சொத்துக்களைக் கொடுப்ப தென்றும் அரசாங்கத்தாரைக் கேட்டுக்கொள்ளும்படி கமிட்டி ஒன்று அக்கட்டத்தாரால் சியமிக்கப்பட்டது.

சில காலம் பொறுத்து இந்தியா பர்மாவிலுள்ள எல்லா ஜெர்மன் மின்ன் சொத்துக்களையும் மேற்பார்வையிட விர்வாகச் சங்கங்கள் அரசாங்கத்தாரால் ஏற்படுத்தப்பட்டு எல்லா மின்ன் சொத்துக்களும் கிறிஸ்தவ ஊழியத்திற்காகத் தற்காகப் பட்டன. நாளைவில் லைப்சிக் மின்ன் சொத்துக்களைல்லாம் தமிழ்ச் சவிசேஷ லுத்தரன் சபை, ஸ்வீட்ஷ் மின்ன் சங்கம், திரும்பிவக்த லைப்சிக் மின்ன் சங்கம் ஆகிய மூன்று சங்கங்களும் ஒன்று சேர்ந்து பிரேரேபித்து ஜாயின்ட் கெளன்சிலால் அங்கீரிக்கப்பட்ட ஒரு திட்டத்தின்படி, இந்திய அரசாங்கக் கட்டளையால் மேற்கண்ட மூன்று சங்கங்களுக்கும் மாற்றப் பட்டன.

அக்காலத்தில் சொத்துக்களின் பரிபாலனவிட்யமாகபலர் மனத்தில் அமைதியின்மை ஏற்பட்டபோதிலும் சபைக்கூயேச்சை ஆட்சி அஸ்டவதற்குச் செய்த திட்டமே சபை முன்னேறு தற்கு ஏற்பட்ட ஓர் முக்கிய சம்பவம். திருச்சபை அமைப்புத் திட்டம் சினட் கூட்டத்தால் அங்கீரிக்கப்பட்ட அங்காளி விருந்து (14-1-1919) தமிழ்ச் சபைக்கூயேச்சை ஆட்சியுள்ள ஒரு சபை என்றும், தமிழ்ச் சபையின் காரியங்களை விர்வகிக்கத் தமிழ்ச் சினட் தமிழ் ஆலோசனைச் சங்கத்தை நியமிக்கும் என்றும் தீர்மானிக்கப்பட்டது. அதன்படியே மறைத்திரு. E. ஹூய்மன் சாஸ்திரியாரும் மறைத்திரு. பிரிக்கொல்ம் அவர்களும் சபை ஆலோசனைச் சங்கத்தில் மின்ன் பிரதிதிதி களாக எல்லோராலும் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டார்கள். மறைத்திரு. S. முத்துசாமி அவர்களும் குருவுல்லாத மற்றும் இருவரும் கீட்டுக்களின்மூலம் தேர்க்கெடுக்கப்பட்டனர். இவ்விதமாக இதுவரை மின்ன் சங்கத்தார் கேர்ப்பார்வையில் நடத்தப்பட்டு வந்த சபை வேலை, சவிசேஷ வேலை, ஆரம்பப்பாடசாலை வேலை முதலியவற்றை விர்வகிக்கும் பொறுப்பை அந்த நாளிலிருந்து தமிழ்ச் சபை எடுத்துக்கொண்டது. மற்ற வேலைகளையும் நாளைவில் சபைக்கு மாற்றவேண்டும் என்ற எண்ணமுமிருந்து வந்தது. அந்த சினட் கூட்டத்தின் மற்றெலூரு தீர்மானத்தின் படி இச்சபையானது இந்திய அரசாங்கத்தின் சங்கங்களின்

பதிவுச் சட்டத்தின்படி (Societies Registration Act XXI of 1860), 29-1-1919 இல் பதிவு செய்யப்பெற்றது.

சின்ட் கூட்டத்தில் தீர்மானித்தபடி லைப்சிக் மிஷன் சொத்துக்களைப்பற்றி அரசாங்கத்திற்கு விண்ணப்பம் செய்து கொள்ளப்பட்டது. லைப்சிக் மிஷனின் மத ஊழியங்களைப் பரிபாவிக்க ஓர் செதேசச் சங்கம் முன்வந்தது அரசாங்கத்தாருக்குத் திருப்பதிகரமாயிருந்தது. சொத்து விஷயமாயும் அரசாங்கத்தாரோடு ஒரு முடிவுக்கு வருவதில் இந்தியாவிலுள்ள இரு சங்கங்கள் மிகவும் உதவியாயிருந்தன: (1) இப்பொழுது N.C.C. என்று அழைக்கப்படுகிற கேஷனல் கிறிஸ்தவ கெளன்சில், (2) 1918-ஆம் ஈஸ் காகப்பூரில் கூடிய அகில இந்திய கிறிஸ்தவ மகாங்காடு. சொத்துக்களை ஃர்வகிரிக் அரசாங்கத்தார் சில ஃர்வாகச் சங்கங்களை (Boards of Trustees) ஏற்படுத்தினார்கள். 1934-ஆம் வருஷத்தில் எல்லாச் சொத்துக்களும் நமது வட்டாரத்திலுள்ள மூன்று சங்கங்களுக்கும் (T. E. L. C., C. S. M., L. E. L. M.) சர்க்கார் செய்த புதுச் சட்டப்படி மாற்றப்பட்டன.

நமது சபை சுயேச்சை ஆட்சியடைத்தவுடன் பல புதுத் திட்டங்களை ஏற்படுத்த முயன்றது. புது சபைச் சங்கங்கள், வட்ட சங்கங்கள், உயர்தா எவிமெண்டரி பாடசாலைகள் சார்பாய்ச் சில வட்ட போர்டிங் ஸ்தாபனங்கள் ஏற்படுத்தப்பட்டன. மேலும் உயர்தாக்கல்வியும், தொழிற் கல்வியும் நம் வாவிப் புக்குள் பரவ, L. H. & T. E. Fund ஸ்தாபனத்தின் மூலமாய் ஒரு பெருமூயற்சி செய்யப்பட்டது. ஊழியருக்குப் புது விதிகள், பழைய பெண்ணை ஒழுங்கிற்குப் பதிலாக ஊழியருக்குப் பிராவிடன்ட் பண்ட முதலிய விஷயங்கள் திட்டமாயின.

### 3. தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபை ஆரம்ப காலம்.

புதிதாய் ஏற்படுத்தப்பட்ட சபையில் அடியிற்கண்ட பல சிக்கல்கள் ஏற்பட்டன :—

(1) குட்டை போறுப்பு:- மிஷன் சங்கக் காரியதரிசியே சபையின் தலைவராக சின்ட் கூட்டத்தால் தேர்க்கெடுக்கப் பட்டபடியால் அவருக்கு ஒரு கஷ்டமான சிலை ஏற்பட்டது

இரு பக்கத்தில் அவர் சீமைச் சங்கத்தாருக்கும் மற்றும் பக்கத்தில் 1919-ஆம் ஆண்டிலே மாதம் 29-ஆம் தேதி பதிவு செய்யப்பெற்ற சபைக்கும் உத்திரவாத முன்னாலும். அவ்வருத்தம் மே மாதம் 22-ஆம் தேதி நடந்த கூட்டத்தில் தான் சீமைச் சங்கத்தார் தமிழ்ச் சபையின் புது அமைப்பை அங்கீகரித்தார்கள். அதற்குப்பின் ஜூலை முதல் 23-ஆம் தேதிதான் பழைய ஆலோசனை சங்கம் சீமைச் சங்கத்தின் தீர்மானப்படி புதிய தமிழ்ச் சுவிசேஷ வுத்தரான் திருச்சபையின் நிர்வாக சங்கமாகிய தமிழ்ச் சபை ஆலோசனை சங்கமே இனி தன் வேலைக்கு முழுவதும் பொறுப்புள்ளதென்று பதிவு செய்தது. ஆகவே மிகுன் சங்கக் காரியதரிசி ஸ்வீதஷ் மிகுன், தமிழ்ச் சபை என்ற இரு பிரத்தியேகமான சங்கங்களுக்குத் தலைவரானார். ஏனென்றால் தெற்கு வடக்கு வட்டங்களில் இன்னும் சபைக்கு மாற்றப்படாத வேலைகளில் மிகுன் சங்கமே பொறுப்பை வகித்துக் கொண்டிருந்தது. முடிவான இந்த ஒழுங்கு கடைபெறும்வரை தமிழ்ச் சுவிசேஷ வுத்தரான் சபையால் தேர்ந்தெடுக்கப்பட்ட ஆலோசனை சங்கமும், சீமைச் சங்கத்தாரால் சியமிக்கப்பட்ட பழைய ஆலோசனை சங்கமும் கூடி சபை விஷயங்களை ஆலோசித்து பொதுப் பொறுப்புடன் சகல தீர்மானங்களும் செய்யப்பட வேண்டுமென்று இரு சங்கங்களும் ஒப்புக்கொண்டிருந்தன. இப்படிக் கூடிசெய்த தீர்மானங்களைல்லாம் தமிழ்ச் சுவிசேஷ வுத்தரான் சபைச் சங்க நடபடிகள் Nos. 1-6-லும், ஸ்வீதஷ் சபைச் சங்க நடபடிகள் Nos. 52-55-லும் தாக்கல் செய்யப்பட்டன. ஜூலை மாதம் 28-ஆம் தேதி கூடிய தமிழ்ச் சுவிசேஷ சபைச் சங்கக் கூட்டத்தில் இரண்டொரு பொது விஷயங்கள் பதிவு செய்யப்பட்டன. இத்தேதியிலிருந்துதான் தமிழ்ச் சுவிசேஷ வுத்தரான் திருச்சபை சம்பந்தப்பட்ட விஷயங்களை ஒடு புது ஆலோசனை சங்கத்தின் கூட்டங்களுக்கே கொண்டுவர மறைத்திரு. E. ஹூய்மன் சாஸ்திரியார் பொறுப்பேற்றார். தமிழ்ச் சுவிசேஷ வுத்தரான் சபைச்சங்கம் 9-11-1919-இல் கூடிய அதன் ஏழாவது கூட்டத்தில்தான் சபைக்குத்த காரியங்களைத்தானே நிர்வாக்க ஏதுவாயிற்று. அக்கூட்டத்தில் காரியதரிசி, பொக்கிவுதாரி முதலியவர்களின் அலுவல்கள் வரையறுக்கப்பட்டன. இவ்விதமாய்ப் புது அமைப்புத் திட்டம் முழுவதும் அமுலுக்குக் கொண்டுவரப்பட்டது. அதன் பிறகு மிகுன்

ஆலோசனைச் சங்க நபர்கள், தமிழ்த் திருச்சபை ஆலோசனை சங்கச் சூட்டங்களுக்கு வராமல் நின்றுவிட்டனர்.

### (2) தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபைப் பண ஒழுங்குதகள்.

யில்லை கணக்குகளிலிருந்து சபைக் கணக்குகளைப் பிரிக்க மறைத்திரு. E. புருட்சர் அவர்கள் கொடுத்த சில பிரேரணைகள் சபை ஆலோசனைச் சங்கத்தின் இரண்டாவது சூட்டத் தில் பரிசீலனை செய்யப்பட்டன. பிறகு சபைச்சங்கப் பொக்கிலை தொரியாகிய திரு. M. D. மாணிக்கம் அவர்கள் மின்ன் சங்கப் பொக்கிலைசாலையோடு சம்பந்தப்பட்ட மிஸ் A. ஹோல்ம் மிசியம்மானோடும் சலந்து சில ஏற்பாடுகளைச் செய்து முடிக்கச் சபைக்கணக்குகள் மின்ன் கணக்குகளிலிருந்து முழுவதும் பிரிக்கப்பட்டன. மேலும் பென்ஷன் கொடுக்கும் பழைய ஒழுங்கை சிறுத்திலிட்டு அதற்குப் பதிலாக மின்ன், சபை ஊழியர் யாவருக்கும் ஒரு பொதுப் பிராவிடன்ட் பண்ட் ஏற்படுத்துகிறதென்றும் தீர்மானிக்கப்பட்டு அது 1932-இல் அமுலுக்கு வந்தது.

### (3) சபை அமைப்புத் திட்டத்தைப் பற்றிய விவாதங்கள்.

பல பக்கங்களிலிருந்தும், புது அமைப்புத் திட்டம் குறைக்கப்பட்டது. முதலாவதாக இந்தியர்கள் எண்ணிக்கை அதிகமாயுள்ள ஒரு சங்கம் காரியங்களை நிர்வகிப்பது ஓர் புதுப் பழக்கமாய்த் தோன்றிற்று. அச்சங்கம் இவ்விதப் பெருத்த பொறுப்பை எடுத்துக்கொள்ளத் தனக்கிருக்குக் கூடுதியைக் காட்டவேண்டிய கடமை அதன்மேல் விழுஞ்சத்து. 1920-ஆம் வருடம் மாதம் கூடிய சின்ட் கூட்டத்தில் பழைய சங்கத்தின் அங்கத்தினர்களே தேர்ந்தெடுக்கப்பட்டமை: இச்சங்கம் முழுச் சபையின் ஆதரவையும் பெற்றிருந்தது என்பதற்கு ஒரு சான்றூருகும். இரண்டாவதாக, அமெரிக்கா ஐரோப்பா கண்டங்களிலுள்ள, சுவிசேஷ ஊத்தரன் சபைகளிலும் தென்னிந்திய ஆங்கில சபைகளிலும் குருவல்லாதோர் சபையின் உயர்நிர்வாகச் சங்கங்களில் அங்கத்தினராய் உழைத்து வந்த போதிலும், மது சபையில் குருவல்லாதோரை உயர்நிர்வாகச் சங்கங்களில் புதுத்துவது ஓர் புதுமையாய்த் தோன்றிற்று. மூன்றாவதாக, குருவல்லாதவரைச் சபை வேலையில் சேர்த்துக் கொள்வது உசிதமென்று ஒரு பிரமாணமாகப் பெரும்பாலான குருமார்கள் ஒப்புக்கொண்டபோதிலும், சிராமச் சபைகளின் ஊழியத்தில் கஷ்டங்களேற்படக்கூடுமே என்ற ஒரு பயம், குரு



**The Rt. Rev. E. Heuman, Ph. D..**  
*(First Bishop of Tranquebar from 1921—1926)*

born in Sweden on 9-7-1858, ordained on 12-6-1889,  
arrived in India on 14-10-1903, consecrated as the first  
Bishop of Tranquebar on 8-3-1921, and died in India  
on 25-7-1926.



**The Rt. Rev. D. Bexell,**  
*(Second Bishop of Tranquebar from 1928-1933)*

born on 24-8-1861 at Barnarp in Sweden, ordained  
1887, arrived in India on 30-8-1887, consecrated as  
the second Bishop of Tranquebar on 12-2-1928 and  
died in India on 5-7-1938

மார்க்னுக்குள் ஏற்பட்டது. ஆயினும் குருவல்லாதோராயும் சேர்த்துத்தான் சபை வேலையின் பொறுப்பைத் தாங்க வேண்டுமென்று உணர்த்தவர்களாய், குருவல்லாதோரின் ஒத்துழைப்பை ஆவலோடு குருமார் எதிர்நோக்கினார்கள். முடிவாக மிழன் தரப்பில் இவ்விதப் பெரிய முன்னேற்றத் திற்குச் சபை பக்குவமாயிருக்கின்றதா என்ற ஓர் ஈடுதேகம் இருக்கிறது. யுத்த காலத்திலும் யுத்தம் முடிந்த பின்னரும் சபை நன்காரியங்களைப் பார்த்துக்கொள்ள வேண்டும் என்னும் சில முக்கிய அம்சங்களில் ஈடுதேச சபை பெரிய உத்தாவாதத்தை ஏற்றுக்கொள்ளச் செய்ய மிழனைக் கடவுள் திட்டமாய் வழி நடத்துகிறென்று மிழனெனிமார்கள் ஆவலோடு சபை களை உற்சாகப்படுத்தினார்களென்பதும் உண்மையே. ஆனால் ஜெர்மன் மிழன்கள் இங்கியாவிற்கு வர அனுமதிக்கப்படா வென்ற போதிலும், நேஷனல் மிழனெனிகளைச்சிலால் சிபார்சு செய்யப்பட்ட மிழன் ஸ்தாபனங்களால் அவ்வேலைகள் நடந்தேற யாதொரு தடையும் இராதென்று தெளிவான போது மிழன் துரிதமாய்க் கென்றுவிட்டதென்று சில மிழனெனிகள் எண்ணினர்கள். ஆனால் அச்சமயம் இவ்வித அமைதியின்மைக் கிடையில் கடவுளின் ஆவியானவர் தமது திருச்சபையை நிறைவுள்ள ஒரு வாழ்க்கைக்கு நடத்துகிறார் என்று உணர்த்தவர்களாகிப் பெரிதும் நம்பிக்கையும் முன் ஞேக்கமும் உள்ள மிழனெனிமார்களால் மிழன் ஆட்சி நடத்தப்பட்டு வந்தது. புதிய சபைத் திட்டம் முற்றிலும் மச்களாட்சி முறையை அனுசரித்ததாக விருக்கிறதென்ற குறையைத் தாய்ச் சங்கத்தார் திட்டமாக எடுத்துக் கூறித் தலைவர் உத்தி யோகமாவது மூன்றாண்டுத் தேர்விலிருந்து விலக்கப்பட வேண்டுமென்று வற்புறுத்தினார்கள். இவ்விதமாகச் சீமை சங்கத்தார் புது அமைப்பின் உறுதியின் விஷயமாகக் காட்டிய கரிசனையை 1920-ஆம் ஈஸ் கூடிய சினட் கூட்டம் ஒப்புக் கொண்டு ஆறு வருஷத்திற்கொருமுறை தலைவர் தேர்ந்தெடுக்கப்பட வேண்டுமென்ற பொது அபிப்பிராயம் இருந்த போதிலும் மறைத்திரு. டி. ரஹாய்மன் சாஸ்திரியாகர ஜீவியத் தலைவராக ஏற்படுத்தச் சம்மதித்தது.

#### (4) அமைப்புத் திட்டத்தை நிறுத்தி யமைத்தல்

உயர்மிகு மறைத்திரு. டனேல் அத்தியங்கர், கனம் வெஸ்ட் மன் பேராசிரியர், மிழன் டைரக்டராகிய புருண்டின் ஜயரும்

ஸ்வீடனிலிருந்து இருபதாம் வருஷக் கடைசியில் இந்தியா விற்கு வந்து, எல்லா மிஹன் ஸ்தாபனங்களையும், சபைகளையும் சுற்றிப் பார்த்தார்கள். பிறகு ஏற்கனவே மிஹன் சங்கத்தாரும் சபைச் சங்கத்தாரும் முடிவு செய்து வைத்திருந்து திருத்தப் பட்ட அமைப்பின் நகலை S. C. C. கூட்டத்தாரோடு கலந்து விவாதித்தனர். அதன்படி Doc. A-இல் சபையின் முக்கிய அமைப்பு குறிக்கப்பட்டுள்ளது. Doc. B-இல் சபைக்கும் மிஹனுக்கும் உள்ள ஒப்பாதம் குறிக்கப்பட்டுள்ளது. Doc. C-இல் சபை, மிஹன் என்ற இரு சங்கங்களின் வேலையைத் தொடர்புப் படுத்தும் ஜக்கிய ஆலோசனைச் சங்க (J. C.) சம்பங் தமாய்ச் சூறிக்கப்பட்டுள்ளது. இப்புதுத் திட்டம் ஏற்கனவே சபைகளுக்கு அனுப்பப்பட்டு S. C. C. கூட்டத்தாரால் பரிசீலனை செய்யப்பட்டது. நடந்த விவாதத்தில் 1919-ஆம் வருஷம் ஜனவரி மாதம் தஞ்சாவூரில் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்ட சாதாரண அமைப்புத் திட்டத்தில் விடப்பட்டதும், தெளி வின்றி இருந்த விவேயங்களும் தெளிவாக வரையறுக்கப் பட்டனவென்பது தெளிவாயிற்று. Doc. A. பன்னிரண்டாவது பிரிவில் தலைவர் ஆறு வருஷங்களுக்காவது அல்லது ஜீவியத்திற்காவது தேர்ந்தெடுக்கப்படுவார் என்று கண்டிருக்கத் தது. மறைத்திரு. E. ஹூய்மன் அவர்களை ஜீவியத் தலைவராக ஏற்றுக்கொள்ளச் சபை ஆயத்தமாகவிருந்த போதிலும் அதை ஒரு பிரமாணமாக ஒப்புக்கொள்ள முடியுமா என்ற ஜெயமும் இருந்தது. இச்சந்தரப்பத்தில் வட்டத்தின் வேலையில் மிஹனுக்கும் சபைக்கும் பொதுப் பொறுப்பு இருக்கும் காலத்திற்குமட்டும் ஸ்வீடன் தேசத்தில் சபைத் தலைவர் விஷயமாகக் கையாளப்படும் முறையைப் பரீட்சார்த் தமாக இங்கும் அனுசரிப்பது உசிதமாகாதோ என்று ஸ்வீடன் தேசத்திலிருந்து வந்திருந்த மூவரும் அபிப்பிராயம் கொடுத்தார்கள். அவ்வாறே பரீட்சார்த்தமாக அத்தியக்கர் ஆட்சியை நமது சபையில் கீறுவ சினட் விரும்பியது. இச்செயலுக்கு ஸ்வீடன் தேசத்திலிருந்து வந்திருந்த பிரதிகிதிகள் கூறிய பலத்த ஆதாரங்கள் திருப்தியளித்தன. 1920-ஆம் வருஷ சினட் கூட்டத்திர்மானத்தின்படி மறைத்திரு. E. ஹூய்மன் சாஸ்திரியார் அவர்களே சபையின் ஜீவியத் தலைவராக அல்லது அத்தியக்காரர் நியமனாஞ் செய்ய உயர்விகு. மறைத்திரு. T. னேனல் பிஹட் அவர்களுக்கு அதிகாரம் கொடுக்கப்பட்டிருந்தது. ஆகையால் ஏதோவொரு சமயத்தில் பரீட்சார்த்த

மாக அத்தியட்சர் ஆளுகை ஏற்படுத்தப்பட வேண்டுமென்றால் மறைத்திரு. E. ஹூய்மன் சாஸ்திரியாவர்களையே சபையின் முதல் அத்தியட்சராக அபிஷேகம் செய்வது உசிதமாகும் என்று கருக்கனும் வணியோரும் அபிப்பிராயப்பட்டார்கள். ஆகவே, ஜீவியத் தலைவருக்கு, அத்தியட்சர் என்ற வேதாகமப் பெயர் சூட்டப்படலாமென்று தீர்மானிக்கப்பட்டது. இதற்குச் சபையில் சிற்சில இடங்களில் எதிர்ப்புமிருந்தது. Doc. B. ஐந்தாவது பிரிவில் ஜீவியத் தலைவர் சபையின் அத்தியட்சராகவும் அபிஷேகம் செய்யப்படுவார் என்ற பகுதி சினட் கூட்டத்தில், இருவர் ஈழநிலைமை வகிக்க, மற்றவர்களால் நிறைவேந்றப்பட்ட போதிலும், கூட்டத்திற்குப்பின் நடந்த விவாதம் சபைக்கும் E. ஹூய்மன் அத்தியட்சர் அவர்களுக்கும் மனவருத்தத்தை விளைவித்தது. இருந்தாலும், அத்தியட்சராகுடைய பக்தியும், உயர்ந்த வாழ்க்கையும், பொறுமையும், சபையும் மிகவும் அபிப்பிராய பேதமுள்ளவர்களிடத்தில் காட்டிய தயாளமுமே அவர்கள் நிர்ணயித்த ஒழுங்கை நிறைவேந்றுவதற்குச் சாதகமாக அபிப்பிராயங்களை மாற்றக் கூடியனவாக விருந்தன. சிலரோ அத்தியட்சர் ஊழியம் சபையை ஹுத்தரன் உபதேசத் திற்கு மாருகப் போய்விடச் செய்யுமோ என்ற பயத்தினால் சபையை விட்டுப்பிரிந்து சிற்சில இடங்களில் மிகுரி சபையைச் சேர்ந்தது வருத்தத்தை உண்டாக்கியது. ஆயினும் கவிசேஷி அத்தியட்சரின் ஊழியம் நமது தயிழ் ஹுத்தரன் சபையில் ஆகீர்வாதங்களைக் கொண்டுவங்கிருக்கிறது.

#### 4. தமிழ்ச் சுவிசேஷி ஹுத்தரன் சபையும், லெப்சிக் மின்னும்.

நேஷனல் சிறிஸ்தவ கௌன்சிலார் முயற்சியாலும் சர்வதேச மின்னெனரிக் கௌன்சிலார் முயற்சியாலும் ஸ்வீடிவ்ச் சங்க மின்னெனரிகளாக மறைத்திரு. பிரோவிக் சாஸ்திரியாரும், மறைத்திரு. P. கேப்ளர் அவர்களும் இந்தியாவிற்கு வர 1925-ஆம் வருடத்தில் அனுமதிக்கப்பட்டனர். லெப்சிக் மின்ன மறுபடியும் தன் வேலையிடங்களுக்குத் திரும்பும் விஷயமாய் N. C. C. சங்கத்தோடும் அரசாங்கத்தோடும், இங்குள்ள மின்னேஞ்சும், சபையோடும் கலங்கு யோசிக்க லைப்சிக் கொல் லேகியத்தின் பிரதிநிதிகளாக மின்ன டைரக்டர் C. சமல்ஸ்

சால். திரியாரும், மறைத்திரு. G. கண்ணசீர் அரசுகளும் அனுப்பப்பட்டனர். இவர்கள் S. C. C.-யுடன் கலந்து பேசின பிறகு, லைப்சிக் மிஷனூக்கும் தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபைக்கும் அடியிற்கண்ட ஒரு ஒப்பங்தத்தை 9—4—1926-இல் ஈடிய S. C. C. கூட்டம் அங்கீகாரித்தது.

(1) லைப்சிக் மிஷன் மறுபடியும் தன் வேலை ஸ்தலத் திற்குத் திரும்புவதைத் தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபை சட்டோஷத்தோடு வரவேற்கிறது.

(2) A, B, C பத்திரங்களில் குறித்துள்ள தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபையின் அமைப்புக் திட்டத்தை லைப்சிக் மிஷன் ஒப்புக்கொண்டு அவைகளில் குறிப்பாய் அடங்கியுள்ள பொறுப்புகளை ஸ்லீடிங் மிஷன் சங்கத்தோடு சேர்த்து தானும் ஏற்றுக்கொள்ள ஒப்புக்கொள்ளுகிறது.—குறிப்பு. தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபையின் வேலையில் ஒன்றிந்து மேற்பட்ட மிஷன்கள் ஒத்துழைத்தாலும் சபையின் ஒத்துழை, சயாதினம், அமைப்புத் திட்டம் முதலியன எவ்விதத்திலும் பாதிக்கப்படாது.

(3) லைப்சிக் மிஷன் திரும்பி வருவதால் A. B. C. பத்திரங்களில் ஏற்படும் மாறுதல்களையும் லைப்சிக் மிஷனுக்கும் தமிழ்ச் சுவிசேஷ லுத்தரன் சபைக்கும் உள்ள சட்டப் பிரகார மான சம்பந்தத்தையும் காட்ட D என்ற ஒரு பத்திரிகை ஏற்ற வேண்டும்.

லைப்சிக் மிஷன் திரும்பி வருவதால் ஏற்படும் மாறுதல்கள் அடியிற் குறிக்கப்பட்டுள்ளன.

(1) T. E. L. C. ஆலோசனைச் சங்கத்திற்கு லைப்சிக் கொல் வேலகியம் தன் பிரதிக்கி ஒருவரை (குருவை) கியமிக்கும்.

(2) ஐக்கிய ஆலோசனைச் சங்கத்தில் (J. C) இரு மிஷன் களுக்கும் தனித் தனியே குறைக்கத்து ஒரு பிரதிக்கியாவது இருப்பார்.

லைப்சிக் மிஷன் தன் வட்ட வேலையை 1—1—1927-இல் மறுபடியும் ஒப்புக்கொண்டது. அதுவரையும் திருச்சபை ஆலோசனைச் சங்கத்தில் தலைவர் நீங்கலாக மூன்று குருமாரும், மூன்று குருவல்லாதவரும் அங்கத்தினராக விருட்தனர். லைப்சிக் மிஷன் திரும்பி வகுக்கத்தாலும் இந்திய குருமாரின் தொகை குறைக்கப்படக் கூடாது என்ற விருப்பம் ஏற்பட்ட



**The Rt. Rev. J. Sandegren, M.A., D.D., C.N.O.,**  
*(The Third Bishop of Tranquebar from 1934-1956)*

born in Madurai on 20-11-1883, ordained on 14-12-1906, arrived in India on 15-11-1907, consecrated as the third Bishop of Tranquebar on 14-1-1934 and retired in 1956.

தாலும் A பத்திரத்தின் 7-வது பகுதி பின்வருமாறு சில காலத்திற்குப் பிறகு திருத்தியமைக்கப்பட்டது.

“தலைவர் நீங்களாக ஆலோசனைச் சங்கத்தில் குருமார், குருவல்லாதோரின் எண்ணிக்கை சமவீதமாயிருக்கும்.”

1926-ஆம் சூ மே மாதத்தில் சினட் கூட்டத்தார் Doc. D-இல் குறித்துள்ள மேற்படி திட்டத்தை உறுதிப் படுத்தினதுமன்றி, பொருளாதார விஷயமாய் அடியிற்கண்ட ஒப்பந்தம் செய்யப்பட்டது.

சில பிரமாணங்களுக்கேற்ப இரு மிஷன்களும் தமிழ்ச் சுவிசேஷ அந்தரான் சபைக்கு வருஷவாரியாகப் பொருஞ்சுதலி செய்ய ஒப்புக்கொள்ளுகிறது. வட்டங்களின் தேவைகளுக்குத் தகுந்தாற்போல் ஆலோசனைச் சங்கம் போடும் திட்டங்களுக்கு வேண்டிய மொத்தத் தொகையை இரு தாய்ச் சங்கங்களும் கலந்து விரண்யிப்பார்கள். தெற்கு வட்டத்திலுள்ள தேவைகளுக்கு ஸ்வீடிஷ் மிஷன் போர்டாரும் வடக்கு வட்டத்திலுள்ள தேவைகளுக்கு ஐப்சிக் கொல்லேஷியமும் கொடுப்பார்கள்.

ஐப்சிக் மிஷன் இந்தியாவில் மறுபடியும் வேலை தொடங்கிய ஆரம்ப காலத்தில் சிரேஷ்டர் மைனர் ஜீயர் மிஷன் தலைவராகவிருந்தது மிகவும் நன்மையாயிருந்தது. சிகிரத்தில் தெற்கு வட்டத்தைவிட வடக்கு வட்டத்தில் குருப்பட்டம் பெற்ற மிஷனரிகள் அநேகர் வந்தார்கள். அவர்களில் வாலிபரானவர்கள் சபை அமைப்புத் திட்டத்திற்கு அடங்கி வேலை செய்வதில் சில கஷ்டங்கள் ஏற்பட்டன. நமது சபையை மறுபடியும் சுதந்திரம் கணம். C. ஈமெல்ஸ் சாஸ்திரி யார் அந்த மிஷனரிமார்களுக்கு சபையின் நோக்கத்தையும் மிஷனரிமார்களின் நோக்கத்தைச் சபைக்கும் தெளிவாக விளக்கினார். பிறகாலத்தில் மறைத்திரு. P. கேபளர் அவர்கள் தலைமையில் மிஷனரிமாருக்கும் சபைக்கும் நல்ல சம்பந்த மிருந்து வர்த்தது. சபையும் அதை நன்கு பாராட்டியது. ஜீர்மன் தேசத்திலிருந்து பொருஞ்சுதலி வரும் விஷயமாக அரசாங்கத் தடைகள் ஏற்பட்டு 1—10—1934-இல் இருந்து ஐப்சிக் மிஷன் சபைக்குக் கொடுக்கவேண்டிய பொருஞ்சுதலி நின்றுபோன போதிலும் திருச்சபை ஆலோசனைச் சங்கத் திற்குத் தன் பிரதித்தியைத் தொடர்ந்து அனுப்பிக்கொண்டிருக்கும்படி சபை விரும்பியது.

இரண்டாம் மசாயுத்தம் ஆரம்பித்தவுடன் லைப்சிக் மிஷன் தலைவர் தன் வட்டத்தின் வேலையை ஒப்புக்கொள்ளும்படி தமிழ் சவீசேஷ ஹத்தரன் தலைவருக்கும், ஸ்வீடிஷ் மிஷன் தலைவருக்கும் எழுதினார். லைப்சிக் மிஷன் வட்டத்தை ஸ்வீடிஷ் மிஷன் கொடுக்கும் பணவுதலியைக் கொண்டு T. E. L. C. நடத்த வேண்டுமென்று ஸ்வீடன் மிஷன் போர்டார்கள் தந்தி வழியாகத் தெரிவித்தனர். பிறகு வடக்கு வட்ட ஸ்ர்வாகம் ஜக்கிய ஆலோசனைச் சங்கத்திற்கு (J. C.) ஒப்புவிக்கப்பட்டது. லைப்சிக் மிஷனெனரிமார் சிலகாலம் காவலில் வைக்கப்பட்ட பிறகு தத்தம் வேலை ஸ்தலத்திற்குத் திரும்பும்படி அனுமதிக்கப்பட்டனர். வடக்கு வட்டத்தின் வேலையை மேற்பார்க்க மிஷன் கெள்ளவில் தலைவரரையே J. C.-ஆல் ஏற்படுத்தப்பட்ட மீட்டியின் தலைவராக வைத்த போதிலும் லைப்சிக் மிஷனெனரிமார் J. C.-இன் சார்பாக உழைக்க மனமற்றிருந்தனர். ஆகையினால் மிஷன் சங்கத்தின் ஆதரவில் Northern Field Committee என்னும் ஒரு ஸ்ர்வாகம் ஏற்படுத்தப்படவேண்டிய அவசியம் ஏற்பட்டது.

---

### ஏ. சபையும் ஸ்வீடிஷ் மிஷனும்.

1919-ஆம் சூல் சபையின் அமைப்புத் திட்டம் ஏற்பட்டு 1921-இல் ஸ்வீடனிலிருந்து வந்த ஸ்தானுதிபதிகளின் சங்கிப் பின் பயனாகத் திருத்தியமைக்கப்படும்பொழுது, வேலையின் ஒத்துண்மையைத் தற்காக்கும் பொருட்டு சபைத் தலைவரே மிஷன் தலைவராவுமிருத்தல் அவசியமெனக் கருதப்பட்டது. உயர்மிகு மறைத்திரு. E. ரஹாய்மன் அத்தியட்சர் காலத்தில் மிஷன் தலைவர் பதவியை மற்றொருவருக்கு மாற்றவேண்டுமென்ற பிரச்சினை தொடங்கியது. அவர் இறக்கவே புதிய பழக்கம் ஒன்று புகுத்தப்பட்டது. உயர்மிகு மறைத்திரு. பெக்ஸல் அத்தியட்சர் சபையின் தலைவராயிருக்க மறைத்திரு. J. சாந்தகிளேன் சாஸ்திரியர் மிஷன் தலைவரானார். இதன் பயனாக ஒரு சங்கம் மற்றொரு சங்கத்தை அனுசரிக்காமலே காரியத்தைத் தீர்மானிக்க இடமாயிற்று. அப்படி ஒன்றுக் கொண்டு முரண் ஏற்படும்போது மிஷனைவிடச் சபையே அதிகமாகப் பாதிக்கப்பட எதுவாயிற்று. இவ்விதப் போக்கு உயர்மிகு மறைத்திரு. பெக்ஸல் அத்தியட்சர் காலத்திலேயே

ஆம்பித்தபோதிலும், மறைத்திரு. J. சாந்தகிரேன் சாஸ் திரியார் அத்தியட்சர் ஆன கொஞ்ச காலத்திற்குள் உச்ச வேலையை அடைந்தது. சபையானது வட்ட முழுவதிலும் தன் வேலையைச் செய்துவர வடக்கு, தெற்கு வட்டங்களில் தனித் தனியே இரண்டு வேறுபட்ட மிஹன்களிருந்ததினால் மிஹன் சங்கம் சுயேச்சையாகக் காரியங்களைச் செய்ய அவசியமிருக்கிறதென்று பலமாய் விவாதிக்கப்பட்டது.

லைப்சிக் வட்டத்தில் சபைக்கேற்பட்ட கஷ்டங்களோ பி. சமல்ஸ் சாஸ்திரியார் இரண்டாம் முறை இந்தியாவிற்கு வர்த்தபோது ஒருவாறு கீக்கிவைத்தார். அதேமாதிரி கஷ்டங்கள் தெற்கு வட்டத்திலும் உண்டாயின. திருச்சபை ஒரு தனி ஸ்தாபனமாக அமைக்கப்பட்ட காலத்திலிருந்து அடிக்க வருஷங்களாக ஸ்வீடிஷ் மிஹன்னுடன் சபை பரஸ்பர ஐக்கியத்தை அனுபவித்து வந்ததினால் இது சபைக்கு அதிக வருத்தத்தையுண்டு பண்ணிற்று. 1938-ஆம் ஞா தாம்பரம் மகாநாட்டு சமயத்தில் ஸ்வீடன் தேசத்திலிருந்து ஸ்தாபுதிகள் அனுப்பப்படுகிற வரை நிலைமை மிகவும் மோசமாகிக் கொண்டிருந்தது. என்றாலும் தாம்பரம் மகாநாட்டு சமயத்தில் ஸ்வீடனிலிருந்தும் லைப்சிக் கிலிருந்தும் ஸ்தாபுதிகள் வந்தபோது சபை அமைப்புத் திட்டம் மறுபடியும் கவனத்தோடு பரிசீலனை செய்யப்பட்டது. மூன்று சங்கங்களின் ஐக்கியக் கூட்டத்தில், சீர்மை ஸ்தாபதிகளுக்கும் கலக்கத்தன் பயனாக மிஹன்களுக்கும் சபையும் தனித்தனி ஸ்தாபனங்களாக இருக்கவேண்டுமென்றாலும், மூன்றிற்கும் ஒரே கோச்கரும், மனப்பான்மையும், ஒன்றுக்கொன்று பரஸ்பர ஒத்துழைப்பும் இருக்கவேண்டுமென்று முடிவு செய்யப்பட்டது. மேலும் J. C. சங்கம் மூன்று சங்கங்களையும் ஒன்று சேர்க்கும் ஸ்தாபனமா யிருக்குமென்றும் மிஹனரிகளுக்கும், சபை அங்கத்தினர்களுக்கும் வட்டம் முழுவதிலும் கல்லை தொடர்பை வளர்க்க, பகுதி மகாநாடுகள் (Regional Conferences) கூட்டப்படவேண்டுமென்றும் தீர்மானிக்கப்பட்டன. இதனால் கல்லை பயன் ஏற்பட்டது.

முடிவான சபை அமைப்புத் திட்டம் (New Document—B) 1950-ஆம் ஞா ஜனுவரி மீ 14-ஆம் லைப்சிகியில் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்டது. சவீடன் மிஹன் சங்கத்தின் சார்பாக அதன் செயலாளர் மறைத்திரு. A. பேவர்பெல்ட் அவர்களும் லைப்சிக் மிஹன் சங்கத்தின் சார்பாக அதன் செயலாளர்

C. ஸமல்ஸ் சாஸ்திரியாரும், தயிழ்ச் சுவிசேஷ ஊத்தரன் சபையின் சார்பாக அதன் தலைவர் பிழப் J. சாந்தகிரேன் சாஸ்திரியாரும் அதற்குக் கையொப்பமிட்டர்கள். இதன் படியே பின்குறிப்பிட்ட சில ஸ்தாபனங்கள் தவிர மற்றவை திருச்சபை ஆலோசனை சங்கத்தாரின் நேரான் விசாரணைக் குட்பட்டன.

இவ்வாறு விசேஷத்து குறிப்பிட்ட ஸ்தாபனங்கள் :—

1. திபாக்கோனிமார் ஊழியம்
  2. வைத்திய ஊழியம்
  3. யுவபுரி கிறிஸ்தவ வாவிபர் சங்கம்
  4. கைத்தொழில் ஸ்தாபனம்
  5. தாங்கை அச்சகமும் பதிப்பகமும்
  6. ஆரம்ப சுவிசேஷப் பணிவட்டம் (Board of Pioneer Evangelism)
- 

சபையின் யுவர்கள் நடவே திருப்பணி நடத்தும் கிறிஸ்தவ சிவாசிய சங்கத்தின் தலைவர் திரு. J. M. டேவிஸ்

கூட்டுச் செயலாளர் : மறைத்திரு. V. பிரிக்கொல்ம் , , A. மினாசோன்

நமது சபையின் புதிய அத்தியங்கராயிருக்க மறைத்திரு. R. B. மாணிக்கம் சாஸ்திரியார் நியமனம் பெற்றிருக்கிறார். 1956-ஆம் வருஷம் ஜனுவரி மாதம் 14-ஆம் தேதியில் அவருக்குப் பட்டாபிஷேகம் தரங்கையில் நடக்குமென எந்திர் பார்க்கிறோம்.

---

அனுபந்தம்.

சத்தியவேதத் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பின் சரித்திரம்.

இத்தேசத்திற்குச் சுவிசேஷ வெளிச்சத்தைக் கொணர்க்க முதற் புரோட்டெஸ்டாண்டு குருவாகிய சீகன்பால்கு ஐயரே சத்திய வேதத்தை முதல் முதல் தயிறில் மொழி பெயர்க்கப் பகுத்தவர். அவர் 1708-ஆம் ஞ. ஆகஸ்டு மீ Ziegenbalg. 22-ஆம் ஒ சிமைக்கு எழுதிய காகிதத்

தில் : திருச்சபையின் அஸ்திபாரமாகப் பராபரானுடைய அருமையான வசனத்தைத் தயிற்ப் பாஷங்கில் மொழி பெயர்த்துக் கொடுக்கவேண்டுமென்பது என் விசேஷத்தை கவலையாயிருக்கிறது. இதற்காகக் கர்த்தர் எனக்குத் திறமையையும் சாமர்த்தியத்தையும் அருளவேண்டுமென்று அனுதினமுங் சென்று மன்றாடுகிறேன். இப்போது எனக்கிருக்கும் வெகுவான வேலைகளினியித்தம் இந்த விசேஷத்தை தேவதிருப்பணியை இன்னும் இரண்டு மாதங்களுக்கு முன் துவக்க முடியாதென்று என்னுடைன் என்று ஏழுதினார். 1708-ஆம் ஞ. அக்டோபர் மீ 17-ஆம் ஒ அவர் திரியேக பராபரானுடைய நாமத்திலே உட்கருத்தான ஜெபத்தோடு புதிய ஏற்பாட்டின் மொழி பெயர்ப்பைத் துவக்கினார். அவர் கிரேக்க மூலத்திலிருந்து மொழி பெயர்த்து, அத்தோடு வத்தின், கர்மானிய, டேனிச், உலர்தா, போர்த்துக்கீச மொழிபெயர்ப்புகளையும், பல வியாக்கியானங்களையும் ஒத்திட்டுப் பார்த்தார்.

உட்கருத்தான ஜெபத்தோடு சீகன்பால்கு ஐயர் வேத மொழிபெயர்ப்பு வேலையை கடத்தினார். ஆண்டவர் அவருக்கு ஞானத்தையும் பலத்தையும் கட்டளையிட்டதால், அவர் 1711-ஆம் ஞ. மார்ச்சு மீ 21-ஆம் ஒ புதிய ஏற்பாட்டின் மொழி பெயர்ப்பை முடிக்கக் கூடியவரானார். அவர் இப்புத்தகத்தை இச்தியாவின் சகல பொக்கிஷங்களிலும் விலையேறப்பெற்ற பொக்கிஷமென்று சொன்னார்.

இக்காலத்தில் தரங்கன்பாடியிலிருந்த ஐயர்மாருக்கு இங்கிலாங்திலிருந்து ஒரு அச்சியங்கிரமும், கர்மானியாவிலிருந்து தமிழ் அச்செசமுத்துக்களும் வந்தபடியால் உடனே புதிய ஏற்பாட்டை அச்சடிச்கத் துவக்கினார்கள். அதன் முதற் பதிப்பு இரண்டு பங்காக அச்சடிக்கப்பட்டது. நாலூ சுவிசே

வெங்களும் அப்போஸ்தலர் ஈடுபாடிகளும் அடங்கிய முதற்பாகம் பெரிய எழுத்துக்களில் அச்சிடப்பட்டு, 1714-ஆம் வருடம்

செப்டெம்பர் மூ 25-ஆம் வெ முடிச்தது.

Tamil

N. T. Printed

புதிய ஏற்பாட்டின் மற்ற ஆகமங்கள் அடங்கிய இரண்டாம் பாகம் சிறிய எழுத்துக்களில் அச்சிடப்பட்டு, 1715-ஆம் ஞா ஜூலை மூ 13-ஆம் வெ முடிச்தது. அச்சிடப்பட்ட பிரதிகள் 400. இதனால் தயிழர் உயிர்ப்பிக்கிற தெய்வ வசனாத்தைத் தங்கள் சொந்த பாவையில் வாசித்து, அதைக்கொண்டு ஜீவனின் வழியைத் தெளிவாய் அறிந்து கொள்ள எதுவாயிற்று. புதிய ஏற்பாடு இரண்டாம் விசை 1722-ஆம் ஞா பதிப்பிக்கப்பட்டது. இந்தப் பதிப்பில் புதிய ஏற்பாட்டின் ஆகமங்களெல்லாம் சிறிய எழுத்துக்களில் ஒரே புத்தகமாக அச்சிடப்பட்டது. இதில் அதிகார அடக்கமும், ஒத்தவாக்கியக் குறிப்புக்களும் சேர்க்கப் பட்டதேயன்றி வேறு மாறுதல்கள் செய்யப்பட்டதில்லை.

இவ்விதமாக, புதிய ஏற்பாட்டின் மொழிபெயர்ப்பு முடிச்தபின், சீகண்பால்கு ஜூயர் பழைய ஏற்பாட்டின் ஆகமங்களை மூலபாவையிலிருந்து மொழிபெயர்க்கத் துவக்கினார். அவர் 1714-ஆம் ஞா சீமைக்குச் செய்த யாத்திரையிலும் இந்த மொழிபெயர்ப்பு வேலையைத் தொடர்க்கு செய்தார். அவர் 1716-ஆம் ஞா ஆகஸ்டு மாதத்தில் தரங்கள்பாடிக்குத் திரும்பி வந்து, 1719-ஆம் வருடம் மரித்தார். அவர் மரணமடைந்த காலத்தில் மோசேயின் ஜூந்து ஆகமங்களும் யோசவா, தியா யாதிபதிகளின் ஆகமங்களும் மொழிபெயர்க்கப்பட்டிருந்தன. இவ்வாகமங்கள் 1720-ஆம் ஞா தரங்கம்பாடியில் அச்சிடப் பட்டன. அச்சிடப்பட்ட பிரதிகள் 400.

சீகண்பால்கு சிரோவீட்டர் மரணமடைந்த சில காலத்துக் குப்பின் தரங்கம்பாடிக்குப் புதிதாக இரண்டு ஜூயர்மாருடன் வந்த குல்ச் ஜூயர் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற ஆகமங்களை மொழிபெயர்த்தார். அதை அவர் 1723-ஆம்

மூலம். ஞா மார்ச்ச மூ 12-ஆம் வெ முடிச்தார்.

இதற்குப்பின் அவர் அப்போகிரிப் பாகமங்களை மொழிபெயர்க்கத் துவக்கி, அந்த வருடத்தின் நவம்பர் மூ 24-ஆம் வெ முடிச்தார். 1724-ஆம் ஞா சக்கிதெப் புத்தகம் பிரத்தியேகமாய் அச்சிடப்பட்டது. ரூத் ஆகமம் முதல் பழைய ஏற்பாட்டின் மற்ற ஆகமங்களெல்லாம் அச்சிடப்பட்டு

1728-ஆம் ஞாப் செப்டெம்பர் மீண்டும் கூடுதலாக இருந்தது. 1725-ஆம் ஞாப் ஜூன் மீண்டும் ஒத்து வெள்ளி பிரேசீர், வால்தர், என்பவர்கள் தரங்கம்பாடிக்கு வந்து, கர்த்தர் Revised by Pressier & Walther. தங்களுக்குக் கட்டளையிட்டமேத்த கிரியை ஸய மிக்க கருத்தோடே செய்யத் துவக்கி வார்கள். இவ்விருவரும் படிப்பாளிகளும் சமர்த்தருமாயிருங் தார்கள். விசேஷமாய் வால்தர் ஐயர் எபிரேய, கிரேக்க, லத்தீன் பாகவதஸளில் பூரண பாண்டித்தியமும், அரபிய சமஸ்கிருத பாகவதஸளில் போங்த அறிவும் உடையவராயிருந்தார். அவர் தமிழிலும் வல்லவராயிருந்தார் என்பது அவர் இயற்றிய திருச்சபைச் சரித்திரத்தினாலும், வீரமாமுனிவரின் கொடுக் கூடிய தமிழ் இலக்கணத்தில் அவர் சேர்த்தியற்றிய குறிப்புக்களாலும் தெரியவரும்.

குலச் ஜூயர் 1726-ஆம் ஞாப் பெப்ரவரி மீண்டும் தரங்கம்பாடியை விட்டுக் கூடலூருக்கும் சென்னைப் பட்டணத்திற்கும் போனார். அங்கே அவர் ஒரு பள்ளிக்கூடத்தைப் புதிதாய் ஸ்தாபித்து, இந்துச்களுக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கித்து, சில சிகேகித்தருடைய விருப்பப்படி அங்கேயே சிலைத்திருந்தார். இதின் நியித்தமாக, பழைய ஏற்பாட்டின் மொழிபெயர்ப்பைப் பரிசோதித்து அச்சிடும் வேலை தரங்கன்பாடியிலிருந்த வால்தர், பிரேசீர் என்ற ஐயர்மார்கள் பேரில் விழுந்தது. இவர்கள் அதைப் பார்வையிட்டமட்டில், அதில் அநேகம் தப்பிதங்களும் குறைவுகளும் இருப்பதைக் கண்டு, அதை மிக்க பிரயாஸசேயோடு திருத்த ஆரம்பித்தார்கள். விசேஷமாய்ச் சங்கீத புத்தகத்திலும் தீர்க்கதரிசிகளின் ஆகமங்களிலும் செய்த திருத்தங்கள் அதிகம். சீகன்பால்கு சிரேஷ்டரும் குலச் ஜூயரும் இஸ்பிரித்து சாங்கி என்றும் அனுபி என்றும் மொழிபெயர்த்திருந்த வார்த்தைகளுக்குப் பதிலாக இந்தப்பதிப்பில் ‘பரிசுத்த ஆவி, ஆவி’ என்னும் வார்த்தைகள் உபயோகிக்கப்பட்டன. 1733-ஆம் ஞாப் புதிய ஏற்பாட்டைத் திரும்பவும் அச்சிட அவசியம் கேரிட்டதால், அதை முற்றிலும் பரிசோதித்துத் திருத்தவும், அதைப் பங்கு பங்காய் அச்சிடவும் தீர்மானித்தார்கள். இந்த வேலையை பிரேசீர், வால்தர் என்ற ஐயர்மாரும் 1730-ஆம் ஞாப் புதிதாய்த் தரங்கம்பாடிக்கு வந்த வோர்ம் என்ற ஐயரும் சேர்ந்து நடப்பிக்க விரும்பி, 1734-ஆம் ஞாப் செப்டெம்பர் மீண்டும் மத்தேய சுவிசேஷத்தைப் பார்வையிடத் துவக்கினார்கள். அவர்கள் தாங்கள் திருத்தியதை சென்னையில்

விருந்த சார்த்தோரியுஸ் ஐயருக்கு அனுப்பி, அவர் அபிப் பிராயத்தையும் ஆலோசனையையும் கேட்டார்கள். அவர்கள் அந்தச் சுவிசேஷத்தின் 10-ஆம் அதிகாரம் மட்டும் பார்வையிட்டாகையில், பக்தியும் திறமையும் உடைய வொர்ம் ஐயர் இறந்துபோனார். மற்ற இரண்டு ஐயர்மாரும் இந்த வேலையைத் தொடர்த்து செய்து முடித்தார்கள். 1739-ஆம் ஞா ஆரம் பத்தில் மத்தேபு சுவிசேஷத்தின் இந்தப் பதிப்பு அச்சிடப் பட்டு முடிந்தது. முந்தின பதிப்புசளில் உபயோகித்திருந்த சகுவேசரன் என்ற வார்த்தைக்குப் பதிலாக இந்தப் பதிப்பில் பராபரன் என்ற வார்த்தையை உபயோகித்தார்கள். ஐயர் மார்கள் இந்த திருத்தங்களுக்குத்த வேலையை மிக்க பிரயாசையோடும் ஜாக்கிரஹதயோடும் நடத்தி, தமிழ் வார்த்தைகளையும் கடைசையும் பற்றிய விஷயங்களில் தங்களோடிருந்த ஆரோன் காட்டடையகையும் தியோகு உபதேசியாகவரும் மாத்திரமல்ல, படிப்பாளிகளான ரோமானித்தாகரையும் இந்துக்களையும் யோசனை கேட்டார்கள். ஆனால் சென்னையிலிருந்த சூல்ச் ஐயர் தரங்கம்பாடி ஐயர்மாரின் கோக்கத்தை அறிக்கதுடன் அவர்கள் புதிதாய்ப் பதிப்பித்த மத்தேபு சுவிசேஷத்தையும் பார்வையிட்டபோது, மிகவும் ஆயாகப்பட்டு, இதைக் குறித்து கோப்பனுகள், ஆலேநகரங்களிலிருந்தபெரியோருக்குக் கடிதம் எழுதி, அதில் தரங்கை ஐயர்மார் தமக்குத் தெரிவிக்காமலும், தமது சம்மத மின்றியும், இந்தப் புதிய பதிப்பை அச்சிட்டதாக முறையிட்டு, இந்தப் புதிய பதிப்பு சாதாரண ஐனங்களுக்கு விளங்காதென்று சொல்லி, திருத்தப்பட்ட பதிப்பு அவசியமல்ல என்றும் பழைய பதிப்பை யாதொரு மாற்றுதலுமின்றி அச்சிடவேண்டுமென்றும் கேட்டுக்கொண்டார். கோப்பனுகளில் இருந்த பெரியோர் சங்கதிகளைத் திட்டமாய் அறிக்குதொள்ளக் கூடாமல், சூல்ச் ஐயரின் வார்த்தைகளை மாத்திரம் எம்பிக்கொண்டு, திருத்தப்பட்ட புதிய பதிப்பு வேண்டியதில்லை என்றும், பழைய பதிப்பையே மாற்றுமல் அச்சிடவேண்டுமென்றும் உத்தரவு செய்தார்கள். பற்பல முகாந்தரங்களின் சிமித்தம் பழைய பதிப்பைத் திரும் பவும் அச்சிடும் வேலை 1747-ஆம் ஞா மட்டும் தாமதமாயிற்று. பிரேசீர் ஐயர் இறந்துபோனபடியாலும், வால்தர் ஐயர் வியாதியின் சிமித்தம் சிமைக்குத் திரும்பிப்போனபடியாலும், புதிய பதிப்பை அச்சிடும் வேலை ஒழிந்தாகத் தோன்றிற்று. ஆகிலும் கர்த்தாகிய பராபரன் தமது ஞானமுள்ள ஆலோச

னைப்படியே தமிழ்த் திருப்புதலைப் பற்றி வேறு தீர்மானம் செய்திருக்கார்.

அவர் கற்றூர் கல்லார் யாவருக்குக் கெளிவும், மூல பாகைத்துப் பொருத்திய உண்மையுமூன்றா ஒரு மொழிபெயர்ப்பைத் தமிழ் நாட்டிலுள்ள தமது திருச்சபைக்குக் கொடுக்கும்படி அப்போதே ஒரு புருஷனை எழுப்பி, அவருக்கு

இதற்கான வரங்களையெல்லாம் அருளி,

Fabricius.

இந்தியாவுக்கு அனுப்பினார். கர்த்தருடைய

இந்த ஊழியக்காரன் யோவான் பிலி ப்பு பாவர்ஸ் ஜயர்தானே. தமிழரால் பாவர்ஸ் ஜயர் என்னப் பட்ட இவர் 1711-ஆம் ஞா ஜனவரி மா 22-ஆம் வ. பிராங்கு போர்த்துப் பட்டணத்துக்குச் சமீபமான கிலோபர்கு (Kleebberg) என்னும் சிற்றாரில் பிரந்தார். அவருடைய தெய்வபக்தியுள்ள பெற்றூர் அவரையும் அவருடைய எழு சகோதரங்களையும் பாலதண்டனையிலும் கர்த்தருடைய புத்தியிலும் வளர்த்தார்கள். பாவர்ஸ் ஜயர் தமது பாலியத்திலேயே ஞானே பதேசம் வேதசரித்திரம் முதலிய வைதீக அறிவிலும், கிரேக்க வத்தின் பாகைதான் முதலிய லெளகீக அறிவிலும் திட அஸ்தி பாரம் அடைத்தவரானாரின், 1728-ஆம் ஞா கீசன் ஊரிலுள்ள சர்வசாஸ்திர சாலையின் மானுக்காகி, 3½ வருஷமாகத் தத்துவ சாஸ்திரத்தையும் நிதிசாஸ்திரத்தையும் கற்றூர். அவர் 1736-ஆம் வருஷம் ஹல்லே பட்டணத்திலுள்ள சர்வசாஸ்திர சாலைக்குப்போய், அங்கே வேதசாஸ்திரம் கற்றதுமன்றி பிரேய பாகையில் பூரணபான்டித்தியமும் அடைத்தார். பிராங்கே, வங்கே, மிகாயேலிஸ் என்ற பெயர் பெற்ற சாஸ்திர பண்டிதர்கள் அவருடைய போதகர்களில் விசேஷித்தவர்கள். அச்காலத்தில் தரங்கம்பாடியில் பிரேசீர் ஜயரும் கூடலூரில் சர்தோரியுஸ் ஜயரும் இறங்குபோனபடியாலும், வால்தர் ஜயர் சீமைக்குத் திரும்பிப்போனபடியாலும், மிகியோன் கிரியைக்கு வேலையாட்கள் குறைவுபட்டார்கள். இதன் விமித்தம் பிராங்கே சாஸ்திரியார் 1734-ஆம் ஞா செப்ரெம்பர் மா 11-ஆம் தேதி இந்தியாவில் தமிழருக்குச் சுவிசேஷத்தைப் பிரசங்கிக்கும் மிகியோனுரியாகப் போகமனமுண்டோ என்று பாவர்ஸ் ஜயரைக் கேட்டார். இதை அந்த ஜயர் பராபரனுடைய அழைப்பாக எண்ணி, திடமும் உற்சாகமுமான மனதோடு இந்த ஊழியத்தை ஏற்றுக்கொண்டு, உடனே சேக்வின் ஜயரோடு

புறப்பட்டு, கோப்பனுகன் பட்டணத்திற்குப் போய் அங்கே அக்டோபர் மூ 23-ஆம் வெள்ளை ஒத்தரன் திருச்சபையின் குருவாக அபிஷேகம் பெற்றார்.

பாவரீஸ் ஜயர் வேறு இரண்டு ஜயர்மாரோடு புறப்பட்டு இங்கிலாங்கு மார்க்கமாச யாத்திரை செய்து, கூடலூர் வந்து கரையிறங்கி, சேக்லின் ஜயரோடு 1740-ஆம் ஞா செப்டெம்பர் மூ 8-ஆம் வெள்ளை வந்து சேர்ந்தார். உடனே அவர் அதிகப் பிரயாசையோடு தமிழ்ப் பாலைத்தையெப் படிக்கத் துவக்கி, 1741-ஆம் ஞா மார்ச்சு மூ 31-ஆம் தேதியாகிய பெரிய வியாழக்கிழமை ஏருசலேம் தெய்வராலயத்தில் யோவான் 1, 29-ஆம் வசனத்தின்பேரில் தமது முதல் தமிழ்ப் பிரசங்கத்தைச் செய்தார். சென்னையிலிருங்க குல்ச் ஜயர் வியாதியின நிமித்தமாக 1714-ஆம் ஞா சீமைக்குப் போனபடியால் பாவரீஸ் ஜயர் சென்னைப்பட்டணத்துக்குப் போய், சீமையிலிருக்கிற பெரியோர்களின் உத்தரவு பெறும்மட்டும் அங்கிருக்கிற சபையை விசாரிக்கும்படி மற்ற ஜயர்மார் அவரை வியமித்தார்கள். அவர் கர்த்தரின் நாமத்தை முன்னிட்டு இதற்குச் சம்மதித்து டிசம்பர் மூ 4-ஆம் வெள்ளைக்குப் போய்ச் சேர்ந்தார். அங்கே அவர் தமது மரண நாள் மட்டும் ஏற்குறைய ஐம்பது வருஷமாய் உண்மையோடு உழைத்தார்.

பாவரீஸ் ஜயர் சென்னைப்பட்டணத்துக்கு வந்த சில காலத்திற்குப்பின் 1744-ஆம் ஞா வால்தர், பிரேசீர் ஜயர்மார்கள் முன் துவக்கிவிட்டிருங்க புதிய ஏற்பாட்டு மொழி பெயர்ப்பின் வேலையை மறுபடியும் தொடர்ந்து செய்ய ஆரம்பித்தார். கர்த்தர் இந்த வேலைக்கென்று பல பாலைத்தைகளைக் கற்றிருங்க படிப்பாளியாகிய ஒரு தமிழனை அவருக்கு உதவியாகக் கட்டளையிட்டார். அவர் புதிய ஏற்பாட்டின் மொழி பெயர்ப்பை 1750-ஆம் ஞா செப்டெம்பர் மூ முடித்தார். அவர் அதை உடனே அச்சிடாமல் திரும்பத் திரும்ப மூலபாலைத்தோடு கவனமாய் ஒத்துப்பார்த்து திருத்தினார்.

இதற்குள்ளாகத் தரங்கம்பாடி ஜயர்மார்கள் 1747-ஆம் வருஷம் கங்கீத புஸ்தகத்தை யாதொரு மாற்றுதலுமின்றி அச்சிட்டு கோப்பனுகன் பட்டணத்திலிருங்கு வந்த உத்தரவுப் படியே புதிய ஏற்பாட்டை மூன்றும்விசை பதிப்பிக்கத் துவக்கி அர்கள். இந்தப் பதிப்பில் முக்கின மூன்று கவிசேஷங்களை

தென்பால்கு சிரேஷ்டருடைய மொழிபெயர்ப்பின் படியேயும், யோவான் சலிசேஷன் துவக்கி, 1 சோரிஸ்தியர் வரைக்கும் பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலைக் கலங்குசொண்டும் அச்சிட்டார்கள். இதைப் பாவரீஸ் ஜயருக்குத் தெரியாமலும், அவர் சம்மத மில்லாமலும் நடப்பித்தார்கள். அவர்கள் 2 கொரிஸ்தியர் விருப்பத்தைத் துவக்கும்போது பாவரீஸ் ஜயருக்கு எழுதி அவர் தமத் திருப்புதலீன் கையெழுத்துப் பிரதியை அனுப்பும்படி கேட்டுக்கொண்டார்கள். அவர் தாம் இதுவரையில் தரங்கம் பாடி ஜயர்மார்களுக்கு அனுப்பிவந்த கையெழுத்துப் பிரதிகளை அவர்கள் எவ்வாறு உபயோகித்தார்கள் என்று இந்தச் சமயத்தில் முதல் விளையாக அறிந்துகொண்டு மிகவும் மன வருத்தமண்டித்தார். யாவரும் அங்கிகரிக்கத்தக்க ஒரு எல்ல திருப்புதல் சீக்கிரத்தில் வெளிப்பட வேண்டும் என்கிற விருப்பம் அவருக்கிருக்கத்தால், அவர் தரங்கம்பாடிக்கு வந்து 1754-ஆம் ஞா ஏப்ரில் மூன்றாம் முதல் ஜூலை மூன்றாம் வரையில் அங்கே யிருந்தார். அவர் அங்கிருந்த காலத்தில் அவரும் மற்ற ஜயர் மார்களும் தினங்கோரும் கூடிவந்து, புதிய திருப்புதலை மூல பாக்ஷயின்படி பதம் பதமாய்ப் பரிசோந்துப் பார்த்தின் இதையே அச்சிட வேண்டுமென்று ஒருமண்தோடு தீர்மானித்தார்கள். புதிய ஏற்பாட்டின் இந்த மூன்றாம் பதிப்பு 1758-ஆம் ஞா முடிவாயிற்று. 1761-ஆம் ஞா இங்கிலீஷ்காரர் புதுச்சேரியைப் பிடித்து, அங்கெடுத்த கொள்ளோ உடைகைகளில் ஒரு அச்சியக்கிரம் அவர்களுக்கு அகப்பட்டது. அதை அவர்கள் சென்னைப்பட்டனத்துக்குக் கொண்டுவந்து வேப்பேரியில் வைத்து, ஜயர்மார்கள் உபயோகிக்கும்படி அவர்கள் வசத்தில் ஒப்புவித்தார்கள். ஹல்லே பட்டனத்திலிருக்கு தமிழ் அச்செழுத்துக்கள் வந்ததால், பாவரீஸ் ஜயர் புதிய ஏற்பாட்டு மொழிபெயர்ப்பை 1769-ஆம் ஞா அச்சிடத் துவக்கி, 1773-ஆம் ஞா முடித்தார். அப்பொழுது அச்சிடப்பட்ட பிரதிகள் 1000.

பாவரீஸ் ஜயர் புதிய ஏற்பாட்டை மொழிபெயர்த்த உடனே, பழைய ஏற்பாட்டையும் மூல எப்ரேய பாலைக்கிருக்கும் மொழிபெயர்க்கத் துவக்கினார். அவர் 1756-ஆம் ஞா அக்டோபர் ம் 28-ஆம் டே பிரான்டே சாஸ்திரியாருக்கு எழுதின காகிதத்தில்: தெய்வ எடத்துதலால் புதிய ஏற்பாட்டை மொழிபெயர்க்க ஏவின முதாக்கிரங்களே பழைய ஏற்பாட்டையும் துவக்க என்னை ஏவின. இதில் அதிகமாக வாசிக்கப் படுகிறதும் மொழிபெயர்ப்பதற்கரிதுமான ஆகமங்களையே

முந்தித் திருப்பத் துவக்கி, இதவரையில் சங்கீத புத்தகம், சாலூமோன் வாக்கியம், எசாயா, எரேமியா தீர்க்கதறிச் னங்கள் என்ற ஆகமங்களை மொழிபெயர்த்திருக்கிறேன் என்று சொல்லுகிறார். அவர் இந்த வேலையை யுத்தத்தினாலுண்டான சங்கடங்களின் கடுவே கடத்தினார். ஆகிலும் நாளா வட்டத்தில் பழைய ஏற்பாட்டின் மொழி பெயர்ப்பை முடிக்கப் பராபரன் கிருபை செய்தார். தரங்கம்பாடியிலிருந்த ஜயர்மாராலும் தானியேல் பிள்ளையாலும் கவனமாகப் பரிசோதிக் கப்பட்ட இந்தத் திருப்புதலைத் தரங்கையில் அச்சிடத் தீர்மானித்தார்கள். 1756-ஆம் ஞா இது அச்சிடத் துவக்கமாயிற்று. சில சமயங்களில் காகிதக்குறைவிலும், வேலைக்காரரின் கோயாலும் வேறு சில தடைகளிலும் அச்சுவேலை தாமதப் பட்டு, பாவரீஸ் ஜயர் மரித்தபின் 1796-ஆம் ஞா முடிந்தது.

1788-ஆம் ஞா தரங்கம்பாடியிலே நாலு சவிசேஷங்கள் திரும்பவும் அச்சிடப்பட்டு நாலாம் பதிப்பு என்னப்பட்டது. அது சரியான பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலாயிராமல், அதை அனுசரித்துத் திருத்தப்பட்ட பழைய திருப்புதலாயிருந்தது. 1806-ஆம் ஞா பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலின் 2-ஆம் பதிப்பு சென்னைப்பட்டண த்திலும், 1810-ஆம் ஞா தரங்கம்பாடியிலும், 1813-ஆம் ஞா சிராமபுரியிலும் அச்சிடப்பட்டது.

பாவரீஸ் ஜயர் செய்த பொழிபெயர்ப்பு மூலபாலைத்தக் கொத்த உண்மையுள்ளதும் கற்றோர் கல்லார் யாவருக்கும் தெளிவானதும், தப்பறைப் போதகங்களுக்குச் சார்பான வாசகங்களந்துமதாயிருந்தும், சிறந்த செந்தமிழ் நடையை விரும்பினார்க்கு அது பிரியமாயிருக்கவில்லை.

முதல் முதல் ரேணியஸ் ஜயர் ஒரு புதிய மொழிபெயர்ப்பைச் செய்தார். அது பவர் ஜயர் சொல்லுகிறபடி “தெளி வும் தமிழ் நடைக்கு இசைந்ததுமாயிருந்தாலும், அதில் சில கூட்டு மொழிகள் கலந்து மூலத்துக்கு வியாக்கியானம் போல் இருக்கிறபடியால் சிறப்படையாமற் போயிற்று.”

1850-ஆம் ஞா பெர்சிவல் முதலான யாழ்ப்பாணத்து ஜயர்மாரால் ஒரு புது மொழிபெயர்ப்பு செய்யப்பட்டது. “முந்தின இரண்டு திருப்புதல்களில் யாவரும் நல்மென்று அங்கி கரித்தவை இதில் பூரணமாய் அமைக்கிறாதபடியால்” அங்கி காரமாகாமற் போயிற்று.

கடைசியாக, பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலைப் பரிசோதித்துத் திருத்த (to revise) சென்னை வேதாகம சங்கத்தார் கருதி, அதற்கு உதவி செய்ய பவர் ஜயர் முதலியவர்களோடு ஒத்தரன் மிசியோன் சங்கத்தாரரையும் அழைத்தார்கள். ஆயினும், வேதாகம சங்கத்தார் பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலைத் தன்னி, ஒரு புதிய திருப்புதலைச் செய்ய நோக்கங்கொண்டதைக் கண்ட வுடனே அதற்குச் சம்மதியாமல் ஒத்தரன் சங்கத்தார் விலகிக் கொண்டார்கள்.

பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலை இனி சென்னை வேதாகம சங்கத்தார் அச்சிடுவதில்லை என்று கண்டு 1878-ஆம் ஞா புதிய ஏற்பாடு தகட்டுப் பதிப்பாகவும், 1893-ஆம் ஞா பழைய ஏற்பாடு சாதாரண அச்சிடும் தரங்கையில் பதிப்பிக்கப்பட்டது. இங்வேலையை விசேஷித்த சிரத்தையோடு நடத்தினவர் மாஜி சீனியர் சவார்ச் ஜயர். பிறகு 1898-ஆம் ஞா பழைய ஏற்பாடும் தகட்டுப் பதிப்பாக்கப்பட்டது.

அப்பால் 1899-ஆம் ஞா காப்பட்டனைத்திற் கூடின தமிழ் நாட்டுச் சுவிசேஷ ஒத்தரன் திருச்சபையின் ஜர்தாம் பொதுக் கூட்டத்தார் : விசேஷித்ததும், அவசியமுமான திருத்தங்களை மாத்திரம் கெய்து, பாவரீஸ் ஜயருடைய தமிழ் வேதாகமத் திருப்புதலை உள்ளபடி அச்சிடவேண்டும் என்று தீர்மானித்ததற்கேற்ப, ஆலோசனைச் சங்கத்தாரால் நியமிக்கப் பட்ட கேரிங் ஜயரும், ஞா. சாமுவேல் ஜயரும், ஒரு தமிழ் பண்டிதர் உதவி பெற்று, தேவ கிருபையால் புதிய ஏற்பாடு டைத் திருத்தி முடித்தார்கள். பாவரீஸ் ஜயர் திருப்புதலான தமிழ் வேதாகமப் பிரதிகளையும், வேதாகமப் பங்குகளையும் சொற்ப விலக்கு விற்பதனாலும், சமயா சமயங்களில் இலவச மாகக் கொடுப்பதினாலும் மைது கிறிஸ்தவ குடும்பங்களில் பரம்பச் செய்யும் நோக்கமாய் 1883-ஆம் ஞா தரங்கை தமிழ் வேதாகம சங்கம் ஏற்பட்டு வேலை செய்து வருகிறது.

சீகண்பால்கு பாவரீஸ் ஜயர் முதலிய ஆகி மித்தனரிமார் புதிய ஏற்பாட்டை மொழிபெயர்க்கும்படி உபடீயாகித்த கிரேக்க மூலப் பிரதிகளிலும் அதி பூர்வமானவை சென்ற நூற்றன்டில் கண்டுபிடிக்கப்பட்டதல் பல இடங்களில் மாறுதல் சனிருந்தன. மீண்டும் நாட்டிலுள்ள வேத சாஸ்திர கல்லூரிகளிலெல்லாம் புதிய ஏற்பாட்டின் கிரேக்க மூல பாடங்களைப் படிக்கும்

பழக்கம் ஏற்பட்டு விட்டது, தமிழ் மொழி உடையும் மூன்னேற்ற மடைஞ்சல் வருவதால் வேதாகம சங்கத்தார் வேதபுத்தகத் துக்கு ஒரு புதிய மொழிபெயர்ப்பு அவசியமெனக் கண்டு சகல தமிழ்ச் சலவேஷ சபைகளின் பிரதிநிதிகளுடைங்கிய சங்க மொன்றை நிறுவி அதற்கு டேனில் வூத்தரன் மிஷனீரி யாகிய Dr. L. P. லார்சன் சாஸ்திரியாரைத் தலைவராக்கி அர்கள். அவருக்கு உதவியாகத் தமிழ்ப் பண்டிதர் துரைசாமிப் பிள்ளை நியமிக்கப்பட்டார். நமது சபையின் பிரதிநிதியாக மறைத்திரு. ஞா. சாமுவேல் அவர்கள் அச்சங்கத்தில் தமது மரணம் வரை வேலை செய்தார். தேவன், பராபரன் என்னும் பதங்களுக்குப் பதிலாகக் “கடவுள்” என்னும் பதத்தையும், பழைய ஏற்பாட்டில் கர்த்தர் என்னும் பதத்திற்குப் பதிலாக “எகோவா” என்னும் பதத்தையும் உபயோகிக்க அவரும் சம்மதமனித்தார். லார்சன் ஐயர் திருப்புதல் அச்சிட்டு வெளியான போது அதற்குப் பலத்த எதிர்ப்பு ஏற்பட்டது.

ஆகையால், மீண்டும் அத்திருப்புதலைத் திருத்தியமைக்க வெள்வியன் மிஷனீரியாகிய மோனகன் ஐயரைத் தலைவராகக் கொண்ட வேறொரு சங்கம் நிறுவப்பட்டது. அதில் நமது சபையின் பிரதி நிதியாக S. தேவப்பிரசாதம் ஐயரும், அவர் மரித்தபின் அவர் குமாரராகிய ரேனியல் ஐயரும் நியமனம் பெற்றுத் திருத்தி முடித்த வேதமொழிபெயர்ப்பு இப்போது செல்வாக்குப் பெற்றிருக்கிறது. இத்திருப்புதலில் “எகோவா” என்னும் பெயரை மூன்போல் கர்த்தரென்று மாற்றி யமைத்திருக்கிறார்கள். அதிபூர்வ கிரேக்க பாடங்களின் படி இத்திருப்புதல் செய்யப்பட்டிருக்கிறது. ஆயினும் இன்னம் கில் காலம் பழைய திருப்புதல்களைத் திருச்சபையில் உபயோகிக்க அனுமதியுண்டு.

---

**தரங்கை மிசியோன் கணக்கு-1954 முடிவில்,**

நமது நாடு சேகரங்களின் சரித்திரத்தைப் பார்த்த காம் கட்டத் வருஷ முடிவில் நமது முழு மிசியோன் நிலைமையையும் தொகுத்துப் பார்ப்பதால், கர்த்தர் நம்மிடத்தில் பெரிதான வைகளைச் செய்தார் என அறிந்துகொள்ளலாம்.

|                            |     |     |     |
|----------------------------|-----|-----|-----|
| நமது மிசியோன் சேகரங்கள்... | ... | ... | 61  |
| ஆராதனை ஸ்தலங்கள்...        | ... | ... | 405 |

**நமது நடுவே வேலை செய்யும்**

|                                         |     |     |    |
|-----------------------------------------|-----|-----|----|
| ஜோப்பிய மிசியோனரிகள்...                 | ... | ... | 20 |
| ஜோப்பிய அம்மாள்மார் ...                 | ... | ... | 42 |
| கதேச குருமார் ...                       | ... | ... | 60 |
| பிரசங்கிமார்... ...                     | ... | ... | 2  |
| உபதேசிமார்... ...                       | ... | ... | 37 |
| சவசேஷ்டகரும் ஜெனாலும் ஸ்திரீகளும் 41+36 |     |     | 77 |

**நமது மிசியோனைச் சேர்ந்த**

|                                            |     |     |        |
|--------------------------------------------|-----|-----|--------|
| கிறிஸ்தவர்களின் தொகை ...                   | ... | ... | 51,459 |
| இவர்களில் நற்கருணை வாங்கக் கூடியவர்கள்...  |     |     | 21,904 |
| வேத சாஸ்திர மாணுக்கர் ...                  | ... | ... | 18     |
| செயினேரி மாணுக்கர் ...                     | ... | ... | 11     |
| திரெய்னிங் ஸ்கூல் மாணுக்கர் ...            | ... | ... | 82     |
| ,, மாணவிகள் ...                            | ... | ... | 85     |
| உயர்நிலைப்பள்ளி (5) மாணுக்கர் ...          | ... | ... | 3495   |
| ,, (2) மாணவிகள் ...                        | ... | ... | 808    |
| ஆரம்ப பாடசாலைகள் (161) { மாணவர் & மாணவிகள் |     |     | 17,526 |
| செக்கண்டரி ஸ்கூல் ஆசிரியர் 199 } ...       |     |     | 840    |
| ஆரம்ப பாடசாலை ஆசிரியர் 641 } ...           |     |     |        |

## APPENDIX II

### LIST OF EVANGELICAL LUTHERAN MISSIONARIES IN INDIA.

#### A. The old Lutheran Missionaries, mostly of the University of Halle.

1. *H. Plütschau*, born at Wesenberg in Mecklenburg, studied at Halle, was ordained at Copenhagen, 1705, embarked from thence on the 29th November 1705, landed at Tranquebar, 9th July, 1706, left India again 15th September, 1711, and died as Pastor of Beyenflieth in Holstein about 1746.

2. *B. Ziegenbalg*, born at Pulsnitz in Lusatia (Saxony), 10th July, 1682, studied at Halle, was ordained and arrived in India with the former, went home 26th October, 1714, was appointed Missionary—Provost and was married at home, returned via England, landed at Madras 10th August, 1716, died at Tranquebar 23rd February, 1719, and was buried the next day in New Jerusalem Church.

His widow remarried, 1720, and went to Denmark. Of his three children one died early. One was afterwards Professor of Mathematics in Copenhagen, another one for a time Director of the Danish factory of Frederiksnagor.

3. *J. E. Gründler*, born at Weissensee, 7th April, 1677, studied at Halle, was ordained at Copenhagen 1708, embarked there 17th November, 1708, landed at Tranquebar 20th July, 1709, married 1716, died 19th March, 1720, and was buried the next day in New Jerusalem Church.

4. *J. G. Bövingh*, a Westphalian, studied at Kiel, was ordained and arrived in India with the last mentioned, left the Mission in 1711.—*P. Jordan*, sent out unordained with Gründler and Bövingh, went home with Ziegenbalg, 1714, and remained in Germany.

5. *B. Schultze*, born at Sonnenburg in Brandenburg 1689, studied at Halle, was sent out directly from Halle via Holland and England, embarked at Deal, 20th March, 1719, landed at Madras, 25th July, 1719, was ordained at Tranquebar, 1720, began the Madras Mission 1728, went home 1743, and died at Halle, 25th November, 1760.

6. *N. Dal*, born at Anslet in Sleswick (Denmark), 2nd April, 1690, studied at Jena and Halle, came out with the last mentioned, was ordained at Tranquebar, 7th June, 1730, died (unmarried) 5th May, 1747, and was buried in New Jerusalem church-yard.

7. *J. H. Kistenmacher*, born at Burg in Magdeburg, came out with the two last mentioned, began to preach but died unordained 16th February, 1722; was buried at the same church-yard with the former.

8. *M. Bosse*, born at Nellen in Magdeburg, was ordained at Copenhagen, 1724, embarked at Deal (England), 15th February, 1725, landed at Tranquebar, 19th June, 1725, married 1736 was in 1749 discharged and recalled to Copenhagen, where he died 1750.

9. *Ch. Fr. Pressier*, born at Perleberg, 26th July, 1697, studied at Jena and Halle, was ordained and arrived in India with the last mentioned, was married 15th February, 1736, died 15th February, 1738, and was buried the same day in N. Jerusalem church-yard.

10. *Ch. Th. Walther*, born at Schildberg near Soldin in Brandenburg, 20th December, 1699, studied at Halle, was ordained and arrived in India with the two last mentioned, married 1729, returned to Europe 1739, died at Dresden, 29th April, 1741.

11. *Andr. Worm*, born at Neubrandenburg in Mecklenburg-Strelitz about 1704, studied at Jena and Halle, was ordained at Copenhagen, 1729, arrived in

India, 8th July, 1730, married 29th July, 1732, died 30th May, 1735, and was buried in New Jerusalem church-yard.

12. *S. G. Richtsteig*, born at Landsberg on the Warthe (Newmark, Brandenburg), 1701, studied at Halle, was ordained and arrived in India with the last mentioned, married 26th December, 1731, died 12th May, 1735, and was buried in the same church-yard.

13. *J. A. Sartorius*, born at Laufenselten in Hesse-Rheinfels, 21st February, 1704, studied at Halle, was ordained in London (by the Lutheran Court-Chaplain Ruperti) and arrived in Madras 1730, where he remained. He began the Mission in Cuddalore, 1737, died and was buried there 1738.

14. *J. E. Geister*, born at Berlin, studied at Jena and Halle, was ordained in Wernigerode (county Stolberg) 1731, arrived at Madras 1732, went with Sartorius to Cuddalore 1737, returned to Madras 1743, left the Mission 1746, went to Batavia and there embarked for Europe, but died on the voyage 1746.

15. *G. W. Obuch*, born at Morungen in East Prussia, 20th May, 1707, studied at Halle, was ordained at Copenhagen 1736, arrived in Tranquebar, 19th August, 1737, married 14th March, 1740, died at Tranquebar, 3rd September, 1745, and was buried in the New Jerusalem church-yard.

16. *J. Chr. Wiedebrock*, born at Minden in Westphalia 9th February, 1713, studied at Halle, was ordained and arrived in India with the last mentioned, married 27th January, 1740, laboured at Tranquebar nearly 30 years, died 7th April, 1767, and was buried in the New Jerusalem church-yard.

17. *J. Balthasar Kohlhoff*, born at Neuwarz in Western Pomerania, 15th November, 1711, studied at Rostock and Halle, was ordained and arrived in India

with the two last mentioned, was married the first time 15th February, 1741, the second time September, 1760; laboured at Tranquebar more than 53 years, died there 17th December, 1790, and was buried in New Jerusalem church-yard.

18. *J. Z. Kiernander*, born at Linköping in Sweden, 1st December, 1710, studied at Upsala and Halle, was ordained at Wernigerode 1739, embarked at Gravesend, 1st April, 1740, landed at Cuddalore 28th August, 1740, laboured there till 1758, when he went to Bengal, where he commenced the Mission and died 1799.

19. *J. Ph. Fabricius*, born at Cleeberg near Frankfurt on the Main, 22nd January, 1711, studied at Giessen and Halle, was ordained at Copenhagen 1739, came out with the last mentioned, laboured at Tranquebar till 1742, when he became B. Schultze's successor in Madras, died there (unmarried) 24th January, 1791, after more than 50 years' residence in India.

20. *Dan. Zeglin*, born at Stettin in Pomerania 26th August, 1716, studied at Halle, was ordained with the last mentioned, and came out with him and Kiernander, was married 1st March, 1747, laboured nearly 40 years at Tranquebar, died there 4th May, 1780, and was buried in New Jerusalem church-yard.

21. *Oluf Maderup*, born at Maderup in Funen (Fyen, Denmark), 29th April, 1711, studied at Copenhagen (*not* at Halle), was ordained there 1741, embarked there (with his wife) 19th November, 1741, landed at Tranquebar 1st July, 1742. His wife died 22nd December, 1749, he remarried, but lost his second wife 3rd January, 1766, married the third time 9th March, 1767, laboured at Tranquebar more than 34 years, died there 20th November, 1776, and was buried in New Jerusalem church-yard.

22. *Jac. Klein*, born at Elbing in Prussia, 20th January, 1721, studied at Halle, was ordained at Copenhagen 1744, embarked at London. 29th March, 1745, landed (after a long and dangerous voyage, the ship being driven to Batavia) at Negapatam, 3rd August, 1746, married 5th March, 1761, laboured at Tranquebar nearly 44 years, died there 18th May, 1790, and was buried in New Jerusalem church-yard.

23. *J. Ch. Breithaupt*, born at Dransfeld in Hanover (a relative of the renowned J. J. Breithaupt, D.D.) was ordained at Wernigerode 1745, came out with the last mentioned, learned Tamil at Tranquebar, went to Cuddalore 1747, and to Madras 1749, where he laboured and died 17th November, 1782, after more than 36 years' residence in India.

24. *Ch. Fr. Schwartz*, born at Sonnenburg in Brandenburg 26th October, 1726, studied at Halle, was ordained at Copenhagen 17th September, 1749, landed at Cuddalore, 30th July, 1750, laboured more than 11 years in Tranquebar, commenced (in 1762) the Mission in Trichinopoly, settled at Tanjore 1778, and died there (unmarried) 13th February, 1798, after more than 47 years' residence in India.

25. *Dav. Polzenhagen*, born at Wollin in Pomerania 1726, studied at Halle, was ordained and came out with the last mentioned, was sent to the Nicobar Islands, September, 1756, where he died 28th November, 1756.

26. *G. H. Conr. Hüttemann*, born at Minden in Westphalia 1728, studied at Halle, was ordained and came out with the two last mentioned, went to Cuddalore, married, returned to Tranquebar for two years (1758—1760), died at Cuddalore 1781.

27. *Pet. Dame*, born at Flensburg in Sleswick, 22nd May, 1731, studied at Halle, was ordained at

Copenhagen 1754. arrived at Tranquebar 1755, died on a journey at Tanjore, 5th May, 1766.

28. *Chr. W. Gericke*, born at Colberg in Pomerania, 5th April 1742, studied at Halle, was ordained at Wernigerode 1765, came out *via* Hamburg and England, landed after a long and dangerous voyage at Point de Galle, 4th December, 1766, arrived after some stay in Ceylon, at Tranquebar, 6th June, 1767, went to Cudalore to assist Hüttemann, whose daughter he married, laboured at various places, especially at Negapatam until 1788. when he became Fabricius' successor (and chaplain of the Female Asylum) at Madras, died at Vellore, 2nd October, 1803, and was buried at Madras.

29. *J. F. König*, born at KÖnnern near Halle, 26th October, 1741, brought up in the Orphan-house at Halle, ordained at Copenhagen 1767, arrived at Tranquebar, 1768, died there 4th February, 1795, and was buried in New Jerusalem church-yard.

30. *F. W. Leidemann*, born at Stadthagen in Lippe-Schaumburg 6th January, 1742, studied at Halle, was ordained and came out with the last mentioned (and w.th D. M. König), died 8th August, 1774, and was buried in New Jerusalem church-yard.

31. *W. Jac. Müller*, born at Heringhausen in Waldeck 24th May, 1734, studied at Halle; was ordained at Copenhagen 1769, arrived in Tranquebar 13th June, 1771, died 30th December, 1771 and was buried in New Jerusalem church-yard.

32. *Ch. S. John*, M.A., born at Fröbersgrün near Greiz 11th August, 1747, studied at Halle, was ordained and arrived in India with the last mentioned, died after more than 42 years' labour at Tranquebar 1st September, 1813, and was buried in New Jerusalem church-yard.

33. *J. Ch. Diemer*, born at Cundershofen in Alsatia (Lower-Rhine) 1745, studied at Strassburg and Halle, was ordained at Wernigerode 1773, arrived at Bombay August, 1774, and went to Calcutta 1775, married, returned to England, 1785, came again to Calcutta 1789, where he died 1792.

34. *J. W. Gerlach*, born at Schlitz near Fulda 1738, studied at Halle, was teacher in the Paedagogium at Halle, was ordained at Copenhagen 1775, arrived at Tranquebar 5th August, 1776, went to Calcutta 1778, where he died 1791.

35. *J. P. Rottler*, M.A., born at Strassburg (Lower-Rhine) June 1749, studied at Strassburg (not at Halle) was ordained and arrived at Tranquebar with the last mentioned. Laboured at Tranquebar till 1803, when he was provisionally sent to Madras, was unconnected with any Home-mission 1806—1817, when he took charge of the Madras Mission under the “District Committee” died after 60 years’ residence in India, 24th January, 1836.

36. *J. J. Schölkopf*, M.A., born at Kirchheim in Württemberg 174<sup>2</sup>, studied at Tübingen (not at Halle) was ordained at Wernigerode 1776, arrived at Madras, 16th June, 1777, where he died 11th July, 1777.

37. *Ch. Pohle*, born near Luckau in Lower Lusatia (Brandenburg) 9th March, 1744, studied at Leipzig (not at Halle), vicariated in the court-chapel at Wernigerode, was ordained at Copenhagen 1776, arrived at Tranquebar 1777, from whence—on Schölkopf’s death—he was sent to Trichinopoly, where he died, after more than 41 years’ labour 28th January, 1818.

38. *Lor. Fred. Rulfsen*, born near Haderslev in Sleswick 7th April, 1753, studied at Copenhagen (not at Halle), was sent (with two unordained assistants for

Calcutta) to Tranquebar where he arrived 16th June, 1780 and died of fever soon after.

39. *J. Dan. Mentel*, M.A., born at Strassburg (Lower-Rhine) 13th February, 1755, studied at Strassburg (not at Halle), was ordained at Copenhagen 1780, arrived at Tranquebar 1781, but returned 1784 for health's sake and was made Pastor at Barnstedt in Holstein.

40. *Pet. Rubek Hagelund*, born in Denmark 1756, was sent out 1785, arrived at Tranquebar 1786, where he died 1st October, 1788.

41. *J. Caspar Kohlhoff*, son of J. Balthasar Kohlhoff (No. 17), was born at Tranquebar (baptized 29th May) 1762, brought up by Ch. Fr. Schwartz and ordained by him at Tranquebar 1787, laboured at Tanjore till his death 27th March, 1844.

42. *Jos. Dan. Jänicke* (brother of the excellent Joh. Jänicke, Pastor of the Bohemian Church and Founder of the Mission Seminary at Berlin, who died 21st July, 1827), born at Berlin 27th July, 1759, studied at Halle, was ordained at Wernigerode 1787, arrived at Madras 1788, laboured at Tanjore and Palamcottah, and died at the former place 10th May, 1800.

43. *Aug. Fred. Cämmerer*, M.A., born at Wusterhausen in Brandenburg 22nd June, 1767, studied at Halle, was ordained at Copenhagen 1789, suffered shipwreck at the Cape, arrived via Ceylon at Tranquebar 1791, where he was the only labourer for many years, died 22nd October, 1837, and was buried in New Jerusalem church-yard.

44. *C. W. Pazold*, born at Weuchau in Lusatia 1764, studied at Wittenberg, was ordained at Wernigerode 1792, came out married via England, arrived at Madras 1793, learned Tamil from Ch. F. Schwartz, assisted Gericke in Madras, went to Calcutta as

Professor of Tamil in the College of Ft. William 1802, returned 1804 to Madras, where he laboured till his death 4th November, 1817.

45. *E. Ph. H. Stegmann*, born at Cassel 1773, studied at Marburg (not at Halle), was ordained at Copenhagen 1795, arrived at Tranquebar 1796; being unfit for missionary work he returned 1797, but came out again as Pastor of Zion Church 1799; went home a second time, was Pastor first in Jutland and then in Funen, where he died.

46. *W. Tob. Ringeltaube*, born at Scheidelwitz near Brieg in Silesia 1770, studied at Halle, was ordained at Wernigerode 1796, went out *via* England to Calcutta, where he arrived 1799, returned to England 1799, joined the London Mission Society, came again to India, and is said to have been killed on a journey into the interior of Africa before 1821.

47. *Im. Go. Holzberg*, born at Oberneuendorf near Görlitz, 28th April, 1770, studied at Leipzig (not at Halle), was ordained with the last mentioned, arrived in India 1797, laboured at Tanjore till 1803, and then at Cuddalore, where he died 19th December, 1824.

48. *Lamb. Ch. Früchtenicht*, born at Höhen-Westedt in Holstein 1772, studied at Kiel (not at Halle) was ordained at Copenhagen 1798, arrived at Tranquebar 1799, a vicious man, got rid of 1802.

49. *Christoph H. Horst*, born at Willenburg near Schwerin 1761, studied Medicine at Göttingen, joined the army and arrived with his regiment at Madras 1787, joined the mission and was made Catechist ("Lector") at Cuddalore 1792, removed first to Tranquebar 1803, then to Tanjore 1806, where he was ordained by Pohle, and died 13th July, 1810.

50. *Dan. Schreyvogel*, born at Lindau in Bavaria 16th January, 1777, was sent out unordained as

Catechist to Tranquebar 1803, arrived 1804, was ordained at Tranquebar 1813, resigned and joined the English Church by reordination 1826, died at Pondicherry 16th January, 1840.

51. *Christl. Augustin Jacobi*, born at Olbernhau in Saxony 26th May, 1791, studied at Leipzig and Halle, was ordained at Copenhagen 1812, embarked in England 1813, arrived at Tanjore, but died already 21st February, 1814.

52. *J. G. Ph. Sperschneider*, born at Blankenburg in Schwarzburg-Rudolstadt 1794, studied at Leipzig and Jena, was ordained at Halle 1818, embarked in England, arrived at Madras, November, 1819, went to Tanjore where he laboured till 1820, when his connection with the Patron Society was dissolved in consequence of his arbitrary expenditure of Mission funds.

53. *Laur. Pet. Haubroe*, born at Copenhagen 1791, studied there (not at Halle), was ordained at Roeskilde (Denmark) 1818, went to England, arrived at Madras, February, 1819, laboured there till 1827, removed to Tanjore, where he died 1830.

54. *David Rosen*, born at Ebeltoft in Denmark 1791, studied at Copenhagen (not at Halle), was ordained with the last mentioned, and arrived with him in India; laboured in Trichinopoly till 1824, then at Cuddalore till 1829, then in Palamcottah till 1830, was at the head of the Danish colonization-experiment on the Nicobar Islands 1831—1834, returned to Palamcottah 1835, went home 1838, was appointed Pastor of Lille Lyndby in Zealand, died 1862.

#### B. Danish Clergymen with the double office of Pastors to Zion Church and Missionaries.

1. *I. Ivarson*, who died on his voyage out 1827.
2. *K. E. Möhl*, came out 1829, went home 1835.

3. *Hans Knudsen*, born at Copenhagen 11th January, 1813, studied at the same place, came out 1837, laboured faithfully and successfully for six years, fell sick and returned May 1843.

**C. Missionaries of (the Dresden or as it is called since 1848) the Leipzig Ev. Luth. Mission.**

1. *J. H. C. Cordes*, born at Betzendorf in Hannover 21st March, 1813, entered the Mission-Seminary at Dresden 15th April, 1837, was ordained at Greiz, 26th February, 1840, arrived in India, 27th December, 1840, returned to Germany, was a member of the Collegium at Leipzig and died 9th March, 1892.

2. *C. E. C. Ochs*, arrived in India 11th December, 1842, left the Society June 1859.

3. *J. M. N. Schwarz*, born at Hagenbüchach in Bavaria 21st March, 1813, entered the Mission-Seminary at Dresden, 2nd September, 1839, was ordained at Greiz, 27th April, 1842, arrived in India 25th December, 1843, and died at Tranquebar 21st June, 1887.

4. *Ern. Dav. Appelt*, arrived in India, 6th September, 1845, left the Mission October, 1860.

5. *A. Mylius*, born at Baneik in Hannover 20th November, 1819, studied at Göttingen, was ordained at Ratzeburg 1846, arrived in India, 5th March, 1847, and left the Mission in 1850.

6. *K. H. Schmeisser*, born at Fürth in Bavaria, 19th July, 1819, entered the Mission-Seminary at Dresden September, 1842, arrived in India with the last mentioned, was ordained with Appelt (Nr. 4) and the following two at Tranquebar 18th October, 1847, died at Madras, 3rd June, 1848, and was buried in the church-yard of the London Mission at Purasawalkam.

7. *Ch. Fr. Kremmer*, born at Smalkalden in Hesse-Cassel 8th September, 1817, entered the Mission-

Seminary at Dresden 23rd December, 1843, arrived in India and was ordained with the last mentioned and died at Tranquebar 24th July, 1887.

8. *A. Fr. Wolff*, born at Wittlohe in Hannover 19th January, 1819, entered the Mission-Seminary at Dresden September 1843, arrived in India, was ordained with the foregoing two and died at Chidambaram 13th November, 1884.

9. *Jul. Glasell*, arrived in India, 9th March, 1849, returned to Europe 1851, and died in Sweden 22nd June, 1895.

10. *J. C. G. Speer*, born at Hohndorf in Silesia 1824, entered the Mission-Seminary at Dresden 1845, was ordained at Breslau 23rd August, 1852, arrived in India 26th December, 1852, but returned May 1853 and died at his birthplace 22nd April, 1855.

11. *Ed. R. Baierlein*, born at Sieraskowie in Poland 29th April, 1819, entered the Mission-Seminary at Dresden 31st December, 1843, was sent out as Missionary to America, 1847, where he was ordained, arrived at Madras 17th December, 1853, retired in 1886 and died in Germany 12th October, 1901.

12. *C. Al. Ouchterlony*, born at Stockholm 12th October, 1826, studied at Lund, was ordained at the same place 1852 and sent out by the Swedish Mission Soc. of Lund, in connection with the Leipzig Mission, arrived at Madras 9th December, 1853, and died at Tranquebar, 20th February 1889.

13. *G. E. Lundgren*, arrived with the last mentioned but returned to Europe January 1855.

14. *J. F. Meischel*, arrived in India 31st March, 1854, followed a call to South-Australia February 1860-

15. *And. Blomstrand*, D.D., born at Wexjö in Sweden 19th December, 1822, studied at Lund, wa

Lecturer in Lund University 1846—1855, was ordained there 20th June, 1849, arrived in India 12th January, 1858, and died in Sweden 17th October, 1887.

16. *H. W. Wendlandt*, came out (married) with the last mentioned, left India to join the Hermannsburg-Mission in Africa September, 1859, died at Emlalazi in the Zulu-country 24th June, 1861.

17. *W. Stählin*, born at Westheim in Bavaria, 1st July, 1831, studied at Erlangen, was ordained at München 5th November, 1854, arrived in India with the foregoing two and the following two. He left the Mission in 1866 and died in Germany 22nd May, 1886.

18. *G. Ch. Kelber*, born at Krautostheim in Bavaria 29th May, 1828, studied at Erlangen, was ordained at Ansbach 1857; arrived in India with the foregoing three, laboured at Madras, went on sick-leave to Europe in the "Cleveland" which left Madras in March 1861 and was not heard of since.

19. *S. Ryden*, born at Hestra in Sweden 24th December, 1825, studied at Lund, was ordained there 1855, arrived in India with the foregoing four and died in London 1st June, 1866.

20. *Jul. Döderlein*, born at Erlangen in Bavaria 22nd August, 1829, studied at Erlangen and Halle, was ordained at Ansbach July 1853, arrived in India 27th September, 1860, and returned to Germany in 1868, and died at Neuendettelsau, Germany 2nd June, 1910. With him arrived Mr. *Fred. Hobusch* to establish and superintend a Mission-Press at Tranquebar. Mr. Hobusch died in Germany 27th October, 1897,

21. *And. Mayr*, born at Regensburg in Bavaria 20th May, 1838, studied at Erlangen and Leipzig, was ordained at Regensburg 5th April, 1861, arrived in India 4th October 1861, left the Mission in 1889 and died in Germany 19th March, 1896.

22. *H. Schanz*, born at Schöneck in Voigtländ (Saxony 8th November, 1834, studied at Leipzig, was ordained there 22nd May, 1862, arrived in India 8th Oct., 1862, and died in Germany 30th January, 1892.

23. *Arn. Nerling*, born at Riga in Livonia (Russia) 11th March (27th February) 1837, studied at Dorpat, was ordained at Riga 25th May, 1862, arrived in India with the last mentioned and died in Russia 11th December, 1902.

24. *R. Handmann*, born at Oschitz near Schleiz 27th February, 1840, studied at Leipzig and Erlangen, was ordained at Schleiz 25th May, 1862, arrived in India with the foregoing two, returned to Germany to be a member of the Mission Collegium at Leipzig and died at Leipzig, Germany, 7th December, 1912.

25. Johann Joseph Heinrich *Wannske*, born at Lissa in Prussia 11th May, 1835, studied at Leipzig, was ordained 1863, arrived in India 19th December, 1863 and retired in 1899, and died at Niederlössnitz, Germany, 25th June, 1909.

26. Friedrich *Ahnes*, born at Roda (Saxony) 8th August, 1841, studied at Leipzig, was ordained 1863, arrived in India 19th December, 1863, and died at Madras, 25th May, 1864.

27. Heinrich August Eduard *Schaeffer*, born at Erfurt 27th June, 1842, studied at Leipzig, was ordained 1864, arrived in India 13th October, 1864, and died at Tranquebar 30th January, 1890.

28. Wilhelm Heinrich Gustav *Herre*, born at Degerloch in Wuerttemberg 27th September, 1831, was ordained 10th August, 1856, arrived in India 15th December, 1856, in conneection with the Basel Mission, joined the Leipzig Mission 1865, died at Stuttgart 11th March, 1895.

29. Wilhelm *Germann*, studied at Erlangen and Leipzig, arrived in India 18th December, 1865, left the Mission 13th September, 1867, and died in Germany 1903.

30. Ludwig Otto *Kahl*, born at Kleinheubach in Bavaria 17<sup>th</sup> February, 1843, studied at Erlangen, was ordained 1867, arrived in India 29th November, 1867, died at Trichinopoly 28th July, 1874.

31. Karl Ernst *Grahl*, born at Muegeln in Saxony 1st January, 1834, studied at Leipzig, was ordained 1870, arrived in India 19th November, 1870 and died at Tranquebar 15th July, 1879.

32. Heinrich Daniel Ludwig *Beisenherz*, born at Sachsenberg in Waldeck 1st February, 1844, studied at Leipzig, was ordained 1870, arrived in India 19th November, 1870, and died at Dobia (Reuss), Germany, 18th January, 1922.

33. Johann Friedrich *Zucker*, born at Breitenau in Bavaria, 2nd September, 1842, studied at Erlangen, was ordained 1870, arrived in India 19th November, 1870, left the Mission and went to America 1876.

34. Carl *Manthey-Zorn*, born 18th March, 1836, studied at Kiel, Erlangen and Leipzig, was ordained May 1871 at Erlangen, arrived in India 8th July, 1871, left the Mission and went to America 1876.

35. Heinrich Alfred *Grubert*, born at Arensburg in Russia, 29th October, 1848, studied at Leipzig, was ordained 1871, arrived in India 8th July, 1871, left the Mission 1876, died in Germany 1877.

36. Konrad Adolf Anton *Ihlefeld*, born 21st February, 1837 at Ruehn in Mecklenburg, studied at Erlangen, Tuebingen and Rostock, was ordained October, 1862, arrived in India 17th September, 1873, left the Mission 8th March, 1885, and died at Muchow, Germany, 18th November, 1906.

37. Otto Heinrich Theodor *Willkomm*, born at Ebersbach in Saxony 30th November, 1847, studied at Leipzig, was ordained 25th March, 1873, arrived in India 17th September 1873, left the Mission 1876.

38. Diedrich *Bergstedt*, born at Hilgermissen in Hannover, 30th March, 1846, studied at Leipzig, was ordained 1875, arrived in India 20th August, 1875, died in Germany 28th October, 1886.

39. Ludwig Traugott *Paesler*, born in Silesia 1st January, 1850, studied at Leipzig, was ordained 2nd May, 1875, arrived in India 20th August, 1875, died at Madras 22nd April, 1898.

40. Karl Heinrich Friedrich Ludwig *Pamperien*, born at Crivitz in Mecklenburg 11th August, 1845, studied at Rostock and Berlin, was ordained at Rudolstadt 22nd February, 1877, arrived in India 9th October, 1877, died at Tostedt-Hannover, Germany, 24th November, 1925.

41. C. Alwin *Gehring*, born at Teichel, Thuringia, 9th February, 1853, studied at Leipzig, was ordained 22nd February, 1877, arrived in India 9th October, 1877, returned to Germany on duty 10th April, 1904 died at Hartenstein-Germany, 22nd April, 1936.

42. Johannes Rudolf Carl Ferdinand *Kabis*, born at Rudolstadt 1st August, 1853, studied at Leipzig, was ordained 22nd February, 1877, arrived in India 9th October, 1877, returned to Germany and died at Neuenkirchen-Oldenburg, Germany, 30th March, 1919.

43. Julius Friedrich *Zietzschmann*, born in Saxony 13th March, 1852, arrived in India 9th October, 1887, retired 30th April, 1903, and died at Ebersbach, Lausitz, Germany, 25th May, 1918.

44. Johann Heinrich Christoph *Brunotte*, born at Hannover 2nd October, 1834, studied at Hermannsburg Seminary, ordained 19th March, 1866, arrived in India

in connection with the Hermannsburg Mission, 2nd September, 1866, joined the Leipzig Mission in 1878, retired 1894, died 3rd December, 1901, at Uelzen in Hannover.

45. Sven Peter *Hoerberg*, born at Soennersloef near Klippan in Sweden 24th July, 1852, studied at Helsingborg and Lund, was ordained at Lund 21st May, 1884, arrived in India 31st July, 1885, retired 1893.

46. Ernst Leberecht *Dachselt*, born in Wurgwitz near Kesselsdorf 15th January, 1857, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 31st May, 1885, arrived in India 31st July, 1885 and died at Dresden, Germany, 12th February, 1935.

47. Eugen *Matthey*, born at Libau in Kurland 17th April, 1860, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Petersburg 3rd May, 1885, arrived in India 31st July, 1885, left the Mission 1896.

48. Johannes Martin *Kempff*, born at Stossweiler near Muelster 7th February, 1861, studied in the Leipzig Seminary, was ordained the 10th May, 1885 at Bischweiler, arrived in India 31st July, 1885, left the Mission 1893.

49. Ernst Gottfried *Winkel*, born as Fredersdorf in the Uckermark 30th December, 1862, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Angermuende the 14th May, 1885, arrived in India 31st July, 1885, died at Mayavaram 27th May, 1891.

50. Gustav Theodor *Goettsching*, born at 1st August, 1863, at Meerane in Saxony, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 31st May, 1885, at Leipzig and arrived in India 31st July, 1885 and died at Dresden, Germany, 2nd May, 1933.

51. Ernst *Just*, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 31st May, 1885, arrived in

India 24th December, 1885, left the Mission 1893 and died at Klotzsche near Dresden, Germany, 7th December, 1940.

52. Theodor *Meyner*, born at Zoellnitz in Saxony 8th October, 1864, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 30th May, 1887, arrived in India 30th August, 1887 and died at Dresden, Germany, 23rd May, 1955.

53. Karl Traugott *Rueger*, born at Koenigsfeld in Saxony 2nd January, 1865, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 30th May, 1887, arrived in India 30th August, 1887 and died at Dresden, Weisser Hirsch, Germany, 25th November, 1937.

54. Theodor *Naether*, born 14th September, 1866, studied in the Leipzig Seminary, arrived in India 30th August, 1887, died at Krishnagiri 13th February, 1904.

55. Johann Ernst Georg *Stosch*, born at Bautzen 2nd September, 1851, studied at Leipzig and Erlangen, was ordained at Bautzen, 10th October, 1876, arrived in India 12th October, 1888, left the Mission 1892.

56. Heinrich Eduard Theodor *Kreussler*, born at Reudnitz near Leipzig 15th May, 1860, studied at Leipzig, was ordained 23rd May, 1888, arrived in India 12th October, 1888, left the Mission 1891.

57. Friedrich Gustav Hermann *Matthes*, born at Dresden 6th April, 1865, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 10th June, 1889, arrived in India 25th December, 1889 and died at Waldkirchen, Zschopautal, Germany, 27th May, 1926.

58. Fritz *Schad*, born at Muenchen 16th October, 1866, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Bayreuth 30th May, 1889, arrived in India 25th December, 1889, left the Mission 1893 and died at Heidenheim, a. d. Brenz, Württ., Germany, 27th January, 1954.

59. Theodor *Mohn*, studied in Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 10th June, 1889, arrived in India 25th December, 1889, left the Mission 1894.

60. Johannes Karl *Maennig*, born at Schlauroth near Goerlitz, arrived in India 28th September, 1890 and died at Tranquebar, South India, 8th November, 1942.

61. Siegfried *Zehme*, born at Lengefeld in Saxony 7th September, 1864, studied at Leipzig and Erlangen, was ordained at Leipzig 17th May, 1891, arrived in India 26th September, 1891 and died at Radebeul, Saxony, Germany, 8th March, 1940.

62. Mattheaeus *Ellwein*, born at Heilbronn in the Krim 22nd February, 1864, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 17th May, 1891, arrived in India 26th September, 1891 and died at Woringen near Memmingen, Germany, 16th Febr. 1934.

63. Hermann *Gaebler*, born at Dornhennersdorf in Saxony 19th September, 1867, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 17th May, 1891, arrived in India 26th September, 1891 and died at Stützengrün, Erzg., Germany, 3rd May, 1918.

64. Rudolf Enno *Schomerus*, born at Marienhaf in East Friesland, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Hannover 10th May, 1891, arrived in India 26th September, 1891 and died at Pandur, South India, 9th April, 1913.

65. Reinhold *Freche*, born in Saxony 1st May, 1862, studied in the Leipzig Seminary, arrived in India 26th September, 1891, left the Mission 1897.

66. Richard *Froelich*, born 13th December, 1868, studied at Greifswald and Leipzig, arrived in India 19th October, 1892 and died at Braunschweig, Germany, 21st November, 1948.

67. Otto Georg *Kellerbauer*, born at Chemnitz 22nd October, 1<sup>o</sup>68, studied at Leipzig and Erlangen, was ordained at Chemnitz 2nd December, 1892, arrived in India 31st October, 1<sup>o</sup>93, left the Mission 1895.

68. Georg Raphael *Dworkowicz*, born at Warschau 14th August, 1871, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Breslau 8th April, 1894, arrived in India 29th September, 1894, left the Mission October, 1904.

69. Heinrich Paul *Handmann*, born at Trichinopoly 7th March, 1869, studied at Leipzig and Erlangen, was ordained at Leipzig 13th May, 1894, arrived in India 29th September, 1894, died at Porayar 18th October, 1894.

70. Richard *Heimer*, born at Zschopau 29th September, 1871, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 5th June, 1895, arrived in India 12th October, 1895, left the Mission 1903 and died at Wernigerode, Germany, 15th May, 1936.

71. August Clemens *Schoener*, born at Bieswang in Bavaria 21st November, 1872, studied at Muenchen and Erlangen, was ordained at Bayreuth 2nd April, 1895, arrived in India 10th October, 1896, left the Mission 1903.

72. Wilhelm Johannes *Grosse*, born at Markranstaedt in Saxony 8th June, 1871, studied at Leipzig and Rostock, was ordained at Koetzschenbroda, 30th May, 1895, arrived in India 9th October, 1897 and died at Alt-Scherbitz, Germany, 2nd November, 1931.

73. Hugo *Kluge*, born at Penig 15th January, 1875, studied in the Leipzig Seminary, arrived in India 8th October, 1898, was ordained at Tranquebar 26th February, 1899, left the Mission 1903.

74. Lorenz Friedrich *Reichardt*, born at Erfurt 19th February, 1<sup>o</sup>73, studied in the Leipzig Seminary,

was ordained 23rd October, 1898, arrived in India 17th December, 1898 and died at Dobia (Reuss), Germany, 14th January, 1949.

75. Adolf Paul *Jaeger*, born at Muenchen 1st February, 1874, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 1899, arrived in India 14th October, 1899 and died at Happurg near Hersbruck, Bavaria, Germany, 20th November, 1952.

76. Ernst Heinrich *Klotzsche*, born at Elstra 7th August, 1875, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 3rd July, 1900, arrived in India 22nd July, 1900, left the Mission 1903.

77. Ernst Bruno Max *Schaefer*, born at Waldeck 30th September, 1867, studied at Leipzig, was ordained 1890, arrived in India 6th October, 1900, left the Mission 1904.

78. Andreas Otto Richard *Handmann*, born at Porayar 9th May, 1875, studied at Erlangen, Greifswald and Leipzig, was ordained at Leipzig 9th June, 1900, arrived in India 6th October, 1900.

79. Heinrich Richard *Hoffmann*, born at Marien Magdalenen in Estland 4th July, 1868, studied at Dorpat, was ordained 20th February, 1894, arrived in India 2nd February, 1901 and died at Wesenberg, Estland, 11th June, 1935.

80. Hermann Heinrich Johannes Wilhelm von *Staden*, born at Geestemuende 8th July, 1868, studied at Goettingen and Tuebingen, was ordained 11th December, 1893, arrived in India 15th October, 1901, left the Mission 1903.

81. Karl August Hermann *Beythan*, born at Teichel in Thuringia 29th May, 1875, studied at Leipzig Seminary, was ordained at Rudolstadt 8th April, 1901, arrived in India 9th February, 1902 and deported after last war.

82. Arthur Emil Gottwald *Fehlberg*, born at Carwitz in Prussia 2nd January, 1878, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Bromberg 2nd June, 1901, arrived in India 23rd September, 1902.

83. Georg Albert *Kannegiesser*, born at Beutha in Saxony 23rd April, 1878, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 4th August, 1901, arrived in India 23rd September, 1902.

84. Hilko Wiardo *Schomerus*, born at Marienhafre in East Friesland 17th January, 1879, studied in the Leipzig Seminary, was ordained 11th May, 1902, arrived in India 23rd September, 1902 and died at Halle, Saale, Germany, 14th November, 1945.

85. Karl Friedrich *Bauer Ph. Dr.*, born at Neu-Ulm in Bavaria 24th January, 1876, studied at Erlangen and Berlin, was ordained 5th January, 1899, arrived in India 27th January, 1903.

86. Carl Adolf Johann Bernhard *Schulz*, born at Luebtheen in Mecklenburg 4th August, 1873, studied at Hannover Polytechnicum, arrived in India 27th January, 1903, left Mission 1934 and died before outbreak of 2nd world war.

87. Christian Georg *Waelde*, born at Esslingen in Würtemberg 26th April, 1863, arrived in India 28th February, 1903, left the Mission 1905.

88. Martin Johannes Franz *Schaeffer*, born at Leipzig 10th October, 1877, studied at Rostock and Erlangen, was ordained at Schwerin 16th December, 1903, arrived in India 26th January, 1904 and died at Parchim, Meckl., Germany, 25th February, 1948.

89. Ernst Martin *Brutzer*, born at Riga 22nd November, 1873, studied at Dorpat and Erlangen, ordained at Dorpat January, 1899, Missionary in Africa 1900—1904, arrived in India 8th October, 1905 and died at Braunschweig, Germany, 23rd February, 1940.

90. Otto Johannes Martin *Wannske*, born at Uelzen in Hannover 7th March, 1881, studied at Rostock and Breslau, was ordained at Leppin in Mecklenburg 3rd December, 1905, arrived in India 4th February, 1906 and died at Mosel near Zwickau, Germany, 18th October, 1939.

91. Gustav *Heydenreich*, born at Rostock 9th July, 1875, studied theology at Rostock and Erlangen, served as teacher and pastor's assistant, prepared himself for the mission-field in the Leipzig Mission-House, arrived at Colombo 31st August, 1906, stationed at Tanjore, Cuddalore 1907, Tranquebar 1919, Porayar 1911. Deported 1916 to Germany, became pastor in Mecklenburg and died at Rövershagen, Mecklenburg, 20th April, 1949.

92. Karl *Hartmann*, born at Hohenberg a. d. Eger, Bavaria, 5th September 1881, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Bayreuth 14th October, 1906, arrived in Tuticorin 4th February, 1907, stationed at Mayavaram together with Missionary Hoffmann, deported to Germany November 1915, became pastor in the Church of Bavaria, died at Schweinfurt, Ufr. 27th March, 1943.

93. Alfred *Hoyer*, born at Stockelsdorf near Luebeck 7th January, 1884, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Rensefeld near Luebeck 30th September, 1906, arrived in Tuticorin with Missionary Hartmann 4th February, 1907, stationed at Mayavaram, left mission 1808.

94. Karl *Heller*, born at Leisnig, Saxony 26th December, 1885, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Mittweida, Saxony 8th June, 1908, arrived in Tuticorin 11th October, 1908, stationed at Cuddalore, Erukatancheri Industrial School 1911, Chidambaram 1912. Interned at Ahmednagar 1916, deported to

Germany, became pastor at Zwota, Saxony, returned to India 1927, stationed at Pandur, after home furlough 1935-1936 stationed at Tranquebar, again interned after outbreak of 2nd world-war 1940, returned directly to Tamilnad with his wife Selma nee Brauu after last internment at Satara, both worked in Kumbakonam and Pandur Districts. Left India for Germany 8th August, 1955, now living at Schwarzenbruck near Nürnberg, Bavaria.

95. Georg Hammitsch, born at Leipzig 6th February, 1886, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Chemnitz-Altendorf, Saxony, 1909, arrived in Tranquebar 30th November, 1909, stationed at Kumbakonam, Cuddalore 1911, interned at Ahmednagar 1915, deported to Germany 1916, became pastor at Oschatz-Saxony, from 1st January, 1930, until 30th September, 1934, 2nd Mission-Inspector at Leipzig, then Rector of the Leipzig Deaconesshome, died at Leipzig, 12th December, 1946.

96. Otto Zacharias, born at Dresden 3rd December, 1886, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Dresden 13th October, 1911, arrived in Colombo 27th January, 1912, stationed at Tanjore, Kumbakonam 1914, became interned at Ahmednagar September 1915, deported to Germany, became pastor in the Church of Saxony died at Leipzig 4th July, 1950.

97. Joh. Wilhelm Ruckdaeschel, born at Weissenstadt-Bavaria 2nd February, 1887, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Weissenstadt 9th October, 1910, arrived in India February 1911, stationed at Pandur, during furlough of Missionary Kannegiesser at Trivallur 1912—1913, returned to Pandur May 1913, interned October, 1914, until March 1916 at Madras and Ahmednagar, deported to Germany, became pastor in the Church of Bavaria, retired and now living at Weissenstadt-Bavaria.

98. Joh. Martin *Zeilein* born at Windsheim-Ufr. 8th July, 1887, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Windsheim 8th October, 1911, arrived in Colombo 27th January, 1912, stationed at Pandur, at Shiyal 1913, interned at Ahmednagar 1915, deported left mission because of illness 1917.

99. Richard *Petermann* born at Sachsdorf-Saxony, 12th October, 1888, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Wilsdruff near Dresden 5th October, 1913, arrived in Madras 29th November, 1913, stationed at Erukatacheri interned at Ahmednagar 1915, deported on 1916, became pastor at Gresdorf near Chemnitz, then of the Leipzig Hospital St. Jakob, now living at Freital-Döhlen near Dresden-Saxony.

100. Paul *Gaebler*, born at Trivallur-South India 25th December, 1901, came to Germany 1908, studied theology at Leipzig, became teacher in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 18th October, 1925, arrived in India 11th December, 1925, stayed in Coimbatore and Kodaikanal, stationed at Madras December, 1926—June 1931, at Pattukkottai from July 1931, took degree of Lic. theol., during furlough 1935, at Leipzig, returned to India 21st May, 1935, became leader of the Seminary at Trichinopoly and successor of Senior D. Frölich as Senior of the Mission, interned after outbreak second war 1940, repatriated to Germany December 1946, home-workers of the mission, pastor in the Church of Hannover now living at Niedern -jesa near Goettingen.

101. Wilhelm *Kanschat*, born at Schikschny-Lithuania 10th February, 1899, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Freiberg 26th September, 1926, arrived in Colombo 19th November, 1926, stationed at Pandur and Tranquebar, had to leave India because of illness 1933, went to Sweden, returned to Germany and became pastor of the Church in Saxony, still in service at Schwarzenberg-Erzgeb, Saxony.

102. Arno *Lehmann*, born at Dresden-Kaitz 23rd May, 1901, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Corbach 24th May, 1925, arrived in Colombo 18th November, 1926, stationed at Tranquebar, later at Shiyali (Central School), could not return to India after furlough in Germany 1935, became successor of Missionary Handmann as Mission Inspector of the "Sächs. Hauptmissionsverein", under went examination in Missions at the University of Leipzig, became Doctor of Theology June, 1947, Professor at the University of Halle Summer 1950, where he is still living and teaching. He is also member of the Mission-Collegium.

103. Walter *Graefe*, born at Leipzig-Lindenau 30th July, 1900, studied languages in the University of Leipzig, afterwards in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 31st October, 1928, arrived in Colombo 29th December, 1928, stationed at Shiyali, later Chidambaram, married Miss Irmgard Kopp, teacher of the Leipzig Mission at Kumbakonam and Porayar, 20th April, 1934, interned after outbreak of second war July, 1940, until February, 1946, remained in South India, left mission 1950, lived at Bangalore, South India and died 16th November, 1955.

104. Hans *Roever*, born at Guestrow, Mecklenburg 1st May, 1902, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 24th May, 1931, arrived in Colombo 2nd October, 1931, stationed at Pandur, Tranquebar, Mayavaram and again at Tranquebar 1934, after furlough stationed at Pattukkottai 1938, and at Tranquebar 1939, interned after outbreak of war, returned directly to mission-field after last internment at Satara, stationed at Perambalur, still working there.

105. Gustav *Stählin*, born at Nürnberg 28th February, 1900, studied Theology at Erlangen, Halle, Berlin, Tübingen with examinations at Ansbach. Tranquebar Mission History.

Inspector of Studies at Halle, Doctor of Phil. 1927, 'Lie. Theol.' 1928 at Erlangen, habilitated for New Testament 1930 at Leipzig University, arrived in Colombo 4th December, 1931, stationed as theological teacher at Madras, became member of teaching staff of "Gurukul" 1932, lecturer for German at Madras University 1936-37, could not return to India after furlough 1939, became lecturer at Leipzig, University 1946 at the Erlangen University, Doctor of Divinity h.c. 1949, since October 1952, Professor at Mainz University.

106. Karl Kannegiesser, born at Madras, India 8th March, 1909, son of Missionary Georg Kannegiesser, studied agriculture at Witzenhausen, Germany and got the diploma for farming in tropical countries, arrived in Colombo 22nd February, 1932, stationed at Pandur as administrator of Pandur farms, returned to Germany for furlough May 1938, could not go back to India due to outbreak of war, became Inspector of Economy at Kronsbergfarm, Hannover—Wülfel, still working there.

107. Walter Hellinger, born at Gloesa near Chemnitz, Saxony, 28th June, 1905, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Einsiedel 16th May, 1932, arrived in Colombo 10th October, 1932, stationed at Trivallore and Shiayali 1933, in charge of the Central-School there since 1934, left India 7th August, 1939 on account of impending war, returned to India 15th August, 1950, with family, stationed at Shiayali.

108. Martin Witte, born at Hildesheim 29th January, 1910, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Hildesheim 3rd September, 1933, arrived in Colombo 4th October, 1933, stationed at Shiayali, became Pastor of Kondancheri, Pandur-District, changed over to Madras 1939 taking care of the evangelistic work at Tambaram and teaching religious instruction at Fabricius-High-School, could not return to India after furlough 1939 due to war, became pastor in the Church of

Hannover and in June 1947 Superintendent at Alfeld, Leine, since 1955 at Harburg near Hamburg.

109. Alfred *Colditz*, born at Cainsdorf near Zwickau, Sax. 16th May, 1907, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Gadebusch 29th May, 1932, arrived in Colombo 24th February, 1934, stationed at Shiiali, left India 1936, became pastor in the Church of Saxony 1937, in the Church of Hamburg 1953, now at Hamburg-Rahlstedt.

110. Johannes *Wagner*, born at Wollmar near Marburg, Lahn 27th September, 1908, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Münchhausen near Marburg 12th May, 1935, arrived in Madras 19th October, 1935, stationed at Tranquebar and Kumbakkonam, had to leave India due to war 1939, became pastor in the Church of Hannover 1941, at Sarstedt, Hannover.

111. Wolfgang *Gerlach*, born at Radeberg, Saxony, 6th October, 1910, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Chemnitz 24th May, 1936, arrived in India 25th October, 1936, stationed at Tanjore. Immediately interned on outbreak of war Repatriated to Germany, November 1946, became pastor in the Church of Saxony, now at Chemnitz.

112. Lothar *Haupt*, born at Graudenz 21st September, 1909, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Dresden-Gruna 14th July, 1935, arrived in India 29th February, 1936, stationed at Tranquebar, left India May 1939, became pastor in the Church of Saxony, now at Hundshuebel, Erzgeb.

113. Johannes *Weinert*, born at Sagan, Silesia 18th July 1911, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Doenitz, Meckl. 1st July, 1934, arrived in India 29th February, 1936, stationed at Shiiali, interned after outbreak of war; repatriated to Germany

November, 1946, became pastor of the Lutheran Free Church, entered Mission of that Church, is now Missionary at Eben-Ezer, P.O. Glencoe, Natal, South Africa.

114. Paul Knutsson, born at Reval 4th April, 1908, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 7th March, 1937, arrived in India 8th November, 1937, stationed at Shiyali, Tranquebar, Pattukkottai. Remained in India during war, changed over to the Church of Sweden Mission, stationed at Pollachi, now at Virudhunagar.

115. Gerhard Laegel, born at Hannover 15th November, 1910, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Hannover 24th August, 1937, arrived in India 8th November, 1937, stationed at Pattukkottai and Trauquebar. Interned and repatriated after outbreak of war to Germany February 1940, became pastor in the Church of Hannover, now at Duingen near Alfeld, Leine.

116. Otto Tiedt, born at Stettin 11th September, 1907, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Leipzig 30th April, 1936, arrived in India 8th November, 1937, stationed at Tranquebar, Tiruvallur and Pandur. Immediately interned after outbreak of war 1939, repatriated to Germany, became pastor in the Church of Mecklemburg till August, 1952, returned into home-mission-service, living at Leipzig.

117. Alfred Hermann, born at Neustädtel, Erzg., 22nd April, 1911, studied in the Leipzig Seminary, was ordained at Hannover 26th June, 1938, arrived in India 28th August, 1938, stationed at Shiyali, repatriated after outbreak of war February 1940, to Germany, became pastor in the Church of Saxony, now at Groeditz near Riesa, Saxony.

118. Hans-Werner Gensichen, born at Lintorf, Krs. Wittlage, 10th March, 1915, studied Theology in

Germany and U.S.A. with degree of Master of Theology (Th. M.) and Doctor of Theology, was ordained at Wersabe, Krs. Wesernuende 19th March, 1943, married Dr. med. Erika nee Schmidt, March, 1943, habilitated for Church History 1950 at Goettingen University, arrived in India 18th July, 1952, stationed at Madras (Gurukul) and Tranquebar (Divinity School.)

#### D. Missionaries of the Church of Sweden Mission

119. Carl Jacob *Sandegren*, born at Naesinge in Sweden, 1st October, 1841, studied in Sweden, arrived in India 17th November, 1869, worked in Coimbatore, Madurai, Shiyali, Virudhunagar. President of the Mission Council 1901-1912. Pensioned 1916 and died in Madurai 1929.

120. E. F. L. David *Bexell*, born at Barnarp in Sweden, 24th August, 1861, studied at Lund and Leipzig, was ordained 1887, arrived in India 30th August, 1887, worked in Dindigul, Pudukkottai, Madurai, Madras, Trichinopoly, Coimbatore. President of the Mission Council 1912-1916. Second Bishop of Tranquebar 1928-1933. Pensioned 1934 and died 1938.

121. Johann Theodor Severin *Blomstrand*, born at Tranquebar 9th July, 1860, studied at Lund and Erlangen, was ordained 22nd December, 1889, arrived in India 9th July, 1893, worked in Anaikadu, Madurai, Pudukkottai. Left Mission Service 1914 and died 1921.

122. Adolf Bernhard *Johansson*, born at Hoeja near Lund 15th February, 1863, studied at Lund, was ordained at Lund 16th December, 1890, arrived in India 12th October, 1895, worked till 1907 and again 1913-1916, in Madurai, Dindigul, Coimbatore, Virudhunagar, Colombo, Tiruchuli, Kamuthi. Left Mission Service 1916 and died 1931.

123. Carl Friedrich Adolf *Sandegren*, born at Coimbatore, 27th December, 1874, studied at Upsala, was ordained at Upsala 28th December, 1899, arrived in India 9th February, 1901, worked in Shiyali, Colombo, Pudukkottai, Pattukkottai, Villupuram, Virudhunagar. On leave from 1918, left Mission Service 1937.

124. Harald *Frykholm*, born at Njurunda in Sweden, 27th January, 1879, studied at Upsala and Cambridge, was ordained at Hernosand in Sweden, 28th January, 1900, arrived in India 12th October, 1902, worked in Pattukkottai, Tirupputturai, Tranquebar, Bangalore, Pudukkottai, Palladam and died 1937.

125. Ernst *Heuman*, Ph. Dr. born at Halmstad in Sweden, 9th July 1858, studied at Upsala, was ordained at Wisby 12th June 1889, arrived in India 14th October, 1903, worked in Pudukkottai, Mayavaram, Tanjore, Trichinopoly. President of the Mission Council 1916-1921. First Bishop of Tranquebar 1921-1926 and died 1926.

126. Fredrik *Kugelberg*, M. Dr., born at Ljungarum in Sweden, 20th September, 1870, studied at Upsala and Stockholm, arrived in India, 8th December, 1905, Founder of the S. M. Hospital, Tirupputturai. Pensioned 1934.

127. Victor *Johnsson*. born 1879, ordained 1902, sent out 1907, worked in Madurai, Pudukkottai, left mission service 1912. Died 1937.

128. Johannes *Sandegren*. D. D., born in Madurai, 1883, son of No. 119, ordained 1906, sent out 1907, worked in Tiruchuli, Virudhunagar, Madurai, Madras, Tiruchirappalli. President of the Mission Council. Third Bishop of Tranquebar 1934—1956. Pensioned 1956.

129. John *Himmelstrand*, born 1885, ordained 1909, sent out 1910, worked in Tirupputtur, Shiyali, Dindigul, Virudhunagar, Usilampatti. Left mission service 1939.

130. Herman *Sandegren*, M.A. born 1881, son of No. 119, sent out 1912, worked in Pudukkottai, left India 1920. Died 1938.

131. Uno *Almgren*, born 1887, ordained 1911, sent out 1913, worked in Pudukkottai, Tirupputtur, Madurai, left mission service 1928. Died 1945.

132. Paul. *Sandegren*, born in Madurai 1887, son of No. 119, ordained 1913, sent out 1915, worked in Madurai, Virudhunagar, left India 1923, again missionary 1946-1949. Working in T.E.L.C. service from 1953.

133. Per *Pleijel*, born 1889, ordained 1914, sent out 1915, worked in Tirupputtur, Paramakudi, Kamuthi, Tiruchirappalli. Left mission service 1925.

134. Lars *Nilsson*, born 1885, ordained 1914, sent out 1920, worked in Mayavaram, Coimbatore, Palladam, Dindigul, Paramakudi. Left mission service 1936.

135. Bertil *Sjøestrøm*, B.A. born 1892, sent out 1920, worked in Tranquebar. Died 1929.

136. Elias *Soederstroem*, born 1886, ordained 1920, sent out 1921, worked in Pudukkottai, Pattukkottai, Pandur. Died 1927.

137. Sigfrid *Alm*, born 1887, ordained 1910, sent out 1922, worked in Dindigul, Madurai, left India 1929. Secretary in Uppsala 1916-1922 and 1931-1937.

138. Egon *Nordstroem*, born 1890. Engineer, sent out 1923, worked in Dindigul. Left mission service 1931.

139. Otto *Claeson*, born 1892, ordained 1919, sent out 1923, worked in Virudhunagar, left mission service 1928. Died 1931.

140. Fredrik *Ysander*, M.D., born 1891, sent out 1925, worked in Tirupputturai. Left India 1952.

141. Bror Fr. *Tiliander*, born 1895, ordained 1925. Sent out 1926.

142. Gustav *Eriksson*, born 1895, ordained 1919. Sent out 1927.

143. Olof A. *Johansson*, born 1888, sent out 1929, worked in Madurai, Dindigul. President of the Mission Council 1937-1940, left India 1941. Finance secretary in Upsala 1942-1953. Supervisor of accounts T.E.L.C., 1953-55.

144. Ebbe *Waengsjoe*, born 1902, ordained 1925, sent out 1929, worked in Coimbatore, Professor in Gurukul and now as Principal, Divinity School, Tranquebar.

145. Oscar *Bartholdson*, born 1898, Engineer, sent out 1931, worked in Dindigul, left mission service 1937. Died 1938.

146. Erik *Hoard of Segerstad*, born 1899, ordained 1930, sent out 1931, worked in Pudukkottai, Palladam, Coimbatore, Pollachi. Left mission service 1949.

147. Carl Gustav *Diehl*, born 1906, ordained 1930, Sent out 1932.

148. Sigfrid *Estborn*, D. D., born 1892, ordained 1922, sent out 1933, worked in Gurukul till 1939 and again 1953-1955.

149. Hans *Woxblom*, born 1904, ordained 1927, sent out 1935, worked in Paramakudi, Virudhunagar, Pandur. Left mission service 1952.

150. Olof *Sendel*, Lic. Med., born 1899, sent out 1937. Worked in Tirupputturai.

151. Bertil *Envall*, born 1909, ordained 1934, sent out 1937, worked in Virudhunagar, Dindigul, Palladam. Left mission service 1954.

152. Jonas *Ulrici*, born 1910, ordained 1937. Sent out 1939.

153. Rune *Aneer*, born 1912, ordained 1939. Sent out 1939.

154. Arne *Branderud*, born 1912, ordained 1937, sent out 1945, worked in Dindigul, Paramakudi. Left mission service 1950.

155. Tage *Holmberg*, born 1914, ordained 1938. Sent out 1946.

156. Anders *Andren*, born 1917, ordained 1942. Sent out 1946.

157. Yngve *Frykholm*, son of No. 124, born 1917, ordained 1942. Sent out 1948.

158. Otto *Walther*, born, 1921, ordained 1948. Sent out 1948.

159. Lennart *Wallen*, M.D., born 1911, sent out 1953. Worked in Tirupputturai.

160. Olle *Jonsson*, born 1920, ordained 1953. Sent out 1955.

#### Evangelical Lutheran Lady Missionaries

1. Miss Margarette Grote, born at Hary near Hildesheim, in 1866, arrived in India 26th September, 1891, and left the Mission 1892.

2. Deaconess Sister Auguste *Hensolt*, born at Gunzenhausen, 19th May, 1864, Diaconissenhaus Neuendettelsau, arrived in India 12th October, 1895, died at Neuendettelsau, Germany, 6th June, 1923.

3. Deaconess Sister Emma von *Soden*, born at Aller, 13th February, 1866, Diaconissenhaus Neuende-

ttelsau, arrived in India 12th October, 1895, died at Neuendettelsau, Germany, 29th June, 1944.

4. Miss Hildegard Prozell, born at Schwarzeckshof near Riga 9th August, 1869, arrived in India 12th October, 1895, died at Spangenberg near Kassel, Germany, 8th March, 1948.

5. Miss Helene Frenkel, born in Saxony, 10th January 1873, arrived 14th October 1899, left the Mission 1903.

6. Deaconess Sister Kaethe Schmidt born at Rothhausen in Bavaria 21st June, 1874, Diaconissenhaus Neuendettelsau, arrived in India 15th October, 1901.

7. Deaconess Sister Lina Streng, born at Burgsalach in Bavaria 29th August, 1867, Diaconissenhaus Neuendettelsau, arrived in India, 27th January, 1903, died at Neuendettelsau, Germany, 20th August, 1946.

8. Miss Maria Pamperrien, born at Tanjore, 22nd October, 1881, educated in Germany and returned to India 4th October, 1903. Now living in Germany.

9. Deaconess Sister Aurelia Herget, born at Niederdorf Saxony 27th June, 1872, Diaconissenhaus Dresden, arrived in India 26th January, 1904.

10. Deaconess Sister Rosa Busch, born at Koenigstein in Saxony 9th September, 1879, Diaconissenhaus Dresden, arrived in India 26th January, 1904.

11. Miss Eva von Gernet, born at Sellenkuehl in Estland 15th September, 1869, arrived in India 8th October, 1905, died at Oliva near Danzig, Germany, 17th May, 1945.

12. Deaconess Sister Elisabeth Schueler, born at Meyenburg near Bremen 30th December, 1876, Hannover, Henriettenstift, arrived in India 8th October, 1905 and left India.

13. Deaconess Sister *Emnia Karberg*, born at Vellahn in Mecklenburg, 10th February, 1880, Hannover Henriettenstift, arrived in India 8th October, 1905.

14. Miss *Martha Kabis*, born at Mayavaram, 10th September, 1885, 3rd daughter of No. 42, became teacher in Germany, arrived in India September, 1906, stationed at Mayavaram, left mission on account of illness, living at Hamburg-Harburg.

15. Deaconess Sister *Else Frey*, born at Seifhennersdorf, Sax. 31st October, 1881, Diakonissenhaus Dresden, arrived in Tuticorin April 1909, stationed at Mayavaram and later at Trichinopoly, had to leave India November, 1915, returned to India 1926, again stationed at Mayavaram, could not go back to India after furlough 1935, returned due to illness, into Diakonissenhaus Dresden, became mother superior of the Naemi-Wilke-Stift at Guben, 1946, still living and working there.

16. Deaconess Sister *Johanna Herget*, born at Niederdorf, Erzg, 7th October, 1875, Diakonissenhaus Dresden, arrived in India 1910, stationed at Coimbatore and Tiruchirappalli, deported to Germany, returned November, 1915, into Diakonissenhaus Dresden, now living at Radebeul near Dresden, Saxony.

17. Miss *Henriette Hansen*, born at Tiflis, Kaukasus, 20th October, 1887, Teacher-Seminary at Koblenz, became teacher at St. Petersburg, arrived in India 25th September, 1911, stationed at Tanjore, left India 1918, married Mr. Eduard Sallum 1919, now living at Markranstädt near Leipzig.

18. Miss *Berta Huebener*, born at Belitz, Mecklenburg, 22nd February, 1887, became teacher, arrived in Colombo 5th October, 1912, stationed at Coimbatore, had to leave India November, 1915, was teacher and home-worker for mission, returned to India 1926,

stationed at Porayar and 1935 at Mayavaram, could not return to India after furlough 1939 due to outbreak of war, served mission in Germany, died at Hamburg, 10th December, 1948.

19. Miss Johanna *Paul*, born at Riga 12th March, 1890, trained as teacher and nurse, applied to the Church of Sweden Mission for mission-service, arrived in India 27th April, 1922, stationed at Madras, Virudunagar, Porayar, changed over into the Leipzig Mission 1926, stationed at Porayar and Kumbakonam. Remained on mission-field after outbreak of war, stationed at Porayar and other places, retired 1947, stayed at Negapatam, returned to Germany, 1952, now living at Rottenburg, Neckar.

20. Deaconess Sister Magdalene *Matthes*, born at Tranquebar 4th September, 1892, daughter of No. 57 Diakonissenhaus Neuendettelsau, arrived in Colombo 2nd December, 1927, stationed at Mayavaram, Pandur and Madras, in charge of the L.E.L.M. Girls' School at Madras 1936, remained in work at Vepery-Madras, during war, returned to Germany 4th October, 1950, for furlough, returned to India 2nd February, 1952, resumed work at Vepery-Madras.

21. Miss Irmgard *Kopp*, born at Chemnitz 12th June, 1904, nurse and teacher, entered Leipzig Mission 1928, arrived in India December, 1929, stationed at Kumbakonam, 1931, Porayar, married missionary Dr. Walter Graefe 20th April, 1934 (see No. 104), now living at Bangalore, S. India.

22. Miss Luise *Froelich*, born at Tranquebar, 30th April, 1902, daughter of No. 66, taken to Germany 1905, arrived in India 10th January, 1928, entered mission-service (Zenana-work) 1930, took the place of Sister Magdalene Matthes during her furlough in the L. E. L. M. Girls' School at Madras, stationed after furlough at Pandur, was repatriated to Germany

February, 1940, remained in mission-home service, returned to India 15th March, 1951, stationed at Kumbakonam until August, 1955, now at Pandur.

23. Deaconess Sister Hildegard *Ellwein*, born at Dindigul, 28th August, 1902, daughter of No. 62 taken to Germany 1909, became nurse at Diakonissenhaus Augsburg, arrived in Colombo 2nd October, 1931, stationed at Madras, 1932, at Pandur, died at Madras, 1st May, 1933.

24. Deaconess Sister Else *Israel*, born at Walddorf, Saxony 1st March, 1899, Diakonissenhaus Dresden, arrived in Colombo 22nd February, 1932, stationed at Mayavaram, had to leave India on account of illness, returned into Diakonissenhaus Dresden, later married Mr. John, now still living at Ebersbach, Saxony.

25. Sister Maria *Handmann*, born at Madras, 5th September, 1906, daughter of No. 78 taken to Germany 1909, became nurse and midwife, arrived in Colombo 10th October, 1932, stationed at Madras, later at weaving school Mayavaram, married Mr. C. Stricke November, 1937, at Agra and left mission; now living at Rotterham, North Canterbury, New Zealand, Amuri Hospital.

26. Sister Rosemarie *Wossidlo*, born at Witten-hagen near Feldberg, Meckl. 7th April, 1908, trained as nurse, arrived in Colombo 24th February, 1934, stationed at Mayavaram, in charge of the Girls' School 1936, married November, 1938, Missionary Johannes Wagner (see No. 110), now living at Sarstedt, Hann.

27. Miss Hedwig *Kallert*, born at Haynau, Silesia 30th November 1901 became teacher, arrived in Madras, 22nd December 1935, was stationed at Mayavaram, 1936, at Porayar, had to leave India on account of war 1940, left mission, became catechist of the Church of Bavaria and teacher at Nürnberg, still living there.

28. Deaconess Sister Johanna *Zimmermann*, born at Chemnitz 27th January, 1902, became nurse and deaconess in Diakonissenhaus Dresden, arrived in Colombo 29th February, 1936, stationed at Mayavaram, and later at Pandur Hospital, had to leave India on account of war 1940, entered again into Diakonissenhaus Dresden, returned to India 6th September, 1950 stationed at Madras-Vepery, now at Mayavaram.

29. Miss Johanna *Studtrucker*, born at Fürth, Bavaria 16th April, 1908, educator and nurse, arrived in India December, 1936, stationed at Mayavaram. Repatriated to Germany after outbreak of war February 1940. Serving as catechist at Fürth near Nürnberg, Bavaria.

30. Sister Helene *Hoernle*, born at Stuttgart, 11th April, 1912, nurse and weaving master, arrived in India 29th November, 1937, stationed at Mayavaram. Repatriated to Germany after outbreak of war February 1940. Now sister of a congregation at Leipzig-Mockau.

31. Miss Elisabeth *Buchholz*, born at Goettingen, 30th March, 1909, studied Theology arrived in India 31st January, 1938, stationed at Madras and Pandur, repatriated after outbreak of war February, 1940, entered church-service in Hessen, now working and living at Giessen.

32. Sister Maria *Wauer*, born at Spitzkunnersdorf near Zittau, Saxony, 31st December, 1912, nurse and parish helper, arrived in India 2nd February, 1952, with Sister Magdalene *Matthes*, stationed at Kumbakonam, now at Porayar.

33. Sister Hildegard *Klein*, born at Lauban near Memmingen, Bavaria, 22nd April, 1922, Diakonissenhaus "Elisabethenstift" Darmstadt, nurse and bible-teacher, arrived in India 17th May, 1951, stationed at Mayavaram.

### Lady Missionaries of the Church of Sweden Mission

34. Miss Esther *Peterson*, born at Holkaberg in Sweden 16 July, 1866, arrived in India 28th September, 1890, worked in Madurai, Tirupputturai. Pensioned 1925.

35. Miss Martha *Pamperrien*, daughter of No. 40, born at Tanjore 26th October, 1880, arrived in India 1898, employed the Swedish Diocese from February, 1904–December, 1905. Left the Mission service 1906.

36. Miss Amy *Lagerquist*, born at Stockholm 9th January, 1874, arrived in India 2nd February, 1904, worked in Madurai, Pattukkottai, Tranquebar, Tirupputturai. Pensioned 1934.

37. Miss Pauline *Karlmark* born at Amal in Sweden 1868, arrived in India 8th December, 1905, worked in Pudukkottai, Madras. Madurai. Pensioned 1933

38. Miss Maria *Petersson*, born 1875, Nurse, sent out 1907, worked in Madurai, and died 1909.

39. Miss Ellen *Hakansson*, born 1881, Teacher, sent out 1907, worked in Pudukkottai, Mayavaram, left India 1922. Pensioned 1940.

40. Miss Ingrid *Ahlstrand*, born 1885, Teacher, sent out 1910. Married missionary Johannes Sandegren, No. 128.

41. Miss Kristina *Waern*, born 1883, Nurse, sent out 1910, worked in Tirupputturai, left mission service in 1913. Married Mr. Petander Esquire.

42. Miss Ebba *Sandegren*, born in Madurai, 1890, daughter of No. 119, Teacher, sent out 1911, worked in Virudhunagar, Madurai, left mission service 1913. Married missionary Ruckdaeschel, No. 97.

43. Miss Anny *Holm*, born 1885, sent out 1913, worked in Madurai, Tranquebar, Tiruchirappalli. Pensioned 1946.

44. Miss Ester *Kronsell*, born 1885, Teacher, sent out 1913, worked in Madurai, Tiruchirappalli. Pensioned 1946.

45. Miss Ellen *Oesterlind*, born 1884, Teacher, sent out 1915, worked in Tanjore, Virudhunagar, Madurai, Kamuthi, left India 1941. Pensioned 1944.

46. Miss Alma *Ohlsson*, born 1887, Nurse, sent out 1915, worked in Tirupputturai, left Mission service 1919. Married missionary Jorgensen, D.M.S.

47. Miss Greta *Holm*, born 1890, Nurse, sent out 1920, worked in Tirupputturai. Married missionary Per Pleijel No. 133.

48. Miss Ruth *Berthelius*, born 1882, Nurse, sent out 1920, worked in Tirupputturai. Died 1921.

49. Miss Elna *Wimmercranz*, born 1894, Teacher. Sent out 1920.

50. Miss Naemi *Logren*, born 1886. Nurse, sent out 1921, worked in Mayavaram, Pandur, Tiruchirappalli, Madurai, pensioned 1949. Married missionary Lars Nilsson No. 134.

51. Miss Jenny Petersson *Holmasen*, born 1889, Teacher, sent out 1921, worked in Tanjore, Usilampatti, Kamuthi, Palladam, Porayar, Mayavaram. Left India 1931. Pensioned 1949.

52. Miss Vasti *Larson*, born 1891, Teacher, sent out 1921, worked in Usilampatti, Madurai, Paramakudi, Kamuthi, Palladam, Porayar, Mayavaram. Pensioned 1950.

53. Miss Inez von *Otter*, born 1892, Teacher, sent out 1921, worked in Tiruchirappalli. Married missionary Egon Nordstroem No. 138.

54. Miss Kerstin *Wilcke*, born 1887. Nurse, sent out 1922, worked in Tirupputturai. Pensioned 1949.

55. Miss Elsa von Sydow, born 1893, Nurse, sent out 1922, worked in Tirupputturai. Pensioned 1954.

56. Miss Maria (Maja) Jonsson, born 1890, Teacher, sent out 1923, worked in Mayavaram, Tiruchirappalli, Tanjore. Pensioned 1955,

57. Miss Signe Wikander, born 1886, Teacher, sent out 1924, worked in Kodaikanal, Usilampatti, Madurai, Palladam, Mayavaram. Pensioned 1951.

58. Miss Greta Jahn, born 1889, Deaconess, sent out 1924, worked in Madurai, Virudhunagar, Kaniuthi, Usilampatti, Tiruchirappalli. Pensioned 1949.

59. Mrs. Anna Irbe, born 1890, Teacher, sent out 1924, worked in Mayavaram, Coimbatore, Karunagarampuri. Pensioned 1949.

60. Miss Bertha Sandgren, Lic. Med., born 1892, (Daughter of No. 119), served in the C.S.M. (Tranquebar, Madurai) 1924-1929.

61. Miss Martha Witt, born 1891, Teacher, sent out 1924, worked in Kodaikanal, Madurai. Left mission service 1939.

62. Miss Tullia (Carlsson) Engquist, born 1893, Deaconess, sent out 1924, worked in Madurai, Virudhunagar, Kaniuthi, Tiruchirappalli. Pensioned 1952.

63. Miss Marie Habaek, born 1894, sent out by the D.M.S. 1924, in the service of the C.S.M. from 1948.

64. Miss Anna Norborg, born 1895, Teacher, sent out 1924, worked in Tanjore, left mission service 1931. Married Rev. A. Block.

65. Miss Eva Olsson, M.A., born 1888, Teacher, sent out 1925, worked in Tanjore. Pensioned 1950.

66. Miss Ellen Bjoerlingson, born 1896, Teacher, sent out 1925, worked in Tirupputturai. Left India 1938

67. Miss Aira *Malmestraam*, born 1900, Teacher, sent out 1926, worked in Tirupputtur. left mission service 1928. Married missionary W Kanschat No. 101.

68. Miss Maria *Saefwenberg*, born 1900. Teacher. Sent out 1927.

69. Miss Karin *Blomstrand*, born in Anaikkadu 1901, daughter of No. 121, Teacher, sent out 1928, worked in Madurai. Died 1932.

70. Miss Sonja *Key-Aaberg*, born 1893, Nurse, sent out 1929, worked in Tirupputtur. Pensioned 1936.

71. Miss Maja *Laurin*, born 1894, Teacher, sent out 1929, worked in Kodaikanal, Karunagarapuri till 1938 and again in Kodaikanal 1951-1952.

72. Miss Ellen *Nordmark*, B. D., born 1902. Teacher. Sent out 1931.

73. Miss Edit *Kalen*, born 1897, Nurse, sent out 1932, worked in Tirupputtur. Pensioned 1940.

74. Miss Agnes *Friberg*, born 1901, Nurse, sent out 1933, worked in Tirupputtur. Married missionary Carl Gustav Diehl No. 147.

75. Miss Hilma *Ingerlund*, born 1900, Teacher, sent out 1934, worked in Kodaikanal. Left mission service 1936.

76. Miss Helena *Eriksson*, Lic. Med., born 1899, sent out 1935. Worked in Tirupputtur.

77. Miss Helga *Larsson*, born 1903, Nurse. sent out 1936. Worked in Tirupputtur.

78. Miss Gunhild *Franklin*, born 1908, Teacher, sent out 1937, worked in Kodaikanal, left mission service 1944. Married Mr. Haidu Esq.

79. Miss Elsa *Haglund*, born 1912, sent out 1937, worked in Kodaikanal. Left Mission service 1939.

80. Miss Sonja *Persson*, born 1917, Deaconess. Sent out 1944.

81. Miss Ingrid *Wilhelmsen*, Ph. D., born 1916. Sent out 1946.

82. Miss Karin *Westenius*, born 1915, Teacher. Sent out 1947.

83. Miss Astrid *Thunblad*, born 1920, Nurse. Sent out 1948.

84. Miss Gun *Almgren*, born 1920, Nurse, sent out 1948, left mission service 1948. Married Rev. T. Pelham, C.S.I.

85. Miss Maja *Edstroem*, born 1910, Teacher. Sent out 1948.

86. Miss Sylvia Anna *Soederstroem*, born 1924, Deaconess, sent out 1950. Married missionary Jonas Ulrici No. 152.

87. Miss Hanna Lisa *Ek*, born 1916, Teacher. Sent out 1951.

88. Miss Gunnel *Jansson*, born 1922, Teacher. Sent out 1952.

89. Miss Berta *Anderberg*, born 1911. Sent out 1952.

90. Miss Signe *Andersson*, born 1922, Deaconess. Sent out 1953.

91. Miss Barbro *Wetterquist*, born 1927, Teacher. Sent out 1954.

92. Miss Elvi *Maartensson*, born 1933, Teacher. Sent out 1955.

93. Miss Gunvor *Bergendahl*, born 1928, Deaconess. Sent out 1955.

### Deaconesses of T. E. L. C.

94. Sister Lydia *Fedanayakam*, born on 11th November 1898, worked as Teacher and Headmistress at Tanjore from 1920-1922 and 1930-1938 with two years' Deaconess training in Deaconess Homes in Sweden and in Germany was consecrated Deaconess on 11th January 1945 in Tranquebar and is working Deaconess Mother at Deaconess Home, Tanjore.

95. Sister Grace *Thanapackiam*, born on 22nd May 1906, worked as Teacher in District Board Schools, was trained as Bible woman from 1942-1944, became a Deaconess pupil in 1945 and was consecrated Deaconess on 14th January 1948 and appointed in Bethlehem Orphanage, Pattukkottai in 1944 where she is serving.

96. Sister *Sellammal*, born on 15th July 1922 was trained as Bible-woman from 1942-1944 and became a Deaconess pupil in 1945 and was consecrated Deaconess on 14th January 1948 in Tranquebar and worked in Budalur and Kumbakonam and is now at Bethesada, Tanjore.

97. Sister *Elizabeth*, born on 12th March 1922 studied and worked as Teacher in Kemps, Tiruchirappalli, became a Deaconess pupil in 1945 and was consecrated Deaconess on 14th January 1948 and worked in Sendurai, Pudukkottai and Dayalasthalam and now is at Bethlehem Orphanage, Pattukkottai.

98. Sister *Kamalam Sundaram*, born on 4th November 1914, worked as teacher in Bangalore and Porayar, became a Deaconess pupil in 1946 and was consecrated Deaconess on 12th February 1950 at Madras and worked in Sendurai, Pudukkottai and now is Congregation Sister in Kilpauk Pastorate, Madras.

## SERIES PASTORUM

Prepared with the help of

Rev. G. G. Achariam and Mr. Arthur Peter

by

J Sandegren

### A—Pastors of the old Tranquebar Mission.

1. *S. Aaron* (ஆரோன்), son of Sockanathan, born of Hindu parents at Cuddalore in 1698, (Hindu name: ஆறுமுசு) baptised at Tranquebar on 5th August 1718, ordained by Pressier, Walther, etc., on 28th December 1733 at Tranquebar, died on 25th June 1745, buried in the old Jerusalem church-yard.

2. *Diogo* (தியாகு), born of R. C. parents about 1705, received into the E. L. Church on 17th November 1713, ordained by Wiedebrok, Obuch etc., on 25th December 1741 at Tranquebar, died in October 1781, buried in the old Jerusalem church-yard.

3. *Ambrose* (அம்ப்ரேஸ்), born of R. C. parents in 1709, received into the E. L. Church on 8th August 1717, ordained by Wiedebrok etc., on 9th April 1749, at Porayar, died on 8th February 1777, buried in the church-yard at Porayar.

4. *Philip* (பிலிப்பு), born of Hindu parents near Negapatam about 1731, baptised at Tranquebar on 3rd September 1741, ordained by J. B. Kohlhoff etc., on 28th December 1772, died on 4th February 1788, buried in the old Jerusalem church-yard.

5. *Rayappan* (ராயப்பன்), son of Andrew, born of Christian parents at Porayar in 1742, baptised on 3rd February 1743, ordained in 1778, died on 25th March 1797.

6. *Satyanathan* (சுத்தியராதன்), ordained by C. F. Schwartz etc., on 26th December 1790, died in 1815.

7. *Gnanapragasam* (குரைப்பிரகாசம்), ordained by Pohle etc., on 17th March 1811.

8. *Adaikalam* (அடைக்கலம்), ordained on 17th March 1811.

9. *Vedanayagam* (வேதநாயகம்), ordained on 17th March 1811, died about 1813.

10. *Abraham* (ஆபிரகாம்), ordained on 17th March 1811.

11. *Sourirayan* (சுவரீராயன்), born of Christian parents at Velipalayam-Tranquebar, baptised on 26th May 1751, ordained in 1813, died on 25th September 1817.

12. *Nallathambi* (ஏல்லதம்பி), ordained by Pohle etc., in August 1817, died in 1857.

13. *Abraham* (ஆபிரகாம்), ordained by Pohle etc., in August 1817.

14. *Packianathan* (பாக்கியராதன்), ordained by Pohle etc., in August 1817.

#### B—Pastors of the Leipzig Ev. Lutheran Mission, and the Church of Sweden Mission.

15. *Nallathambi* (ஏல்லதம்பி), born in 1801, baptised at Tanjore, licensed as Candidate on 31st May 1849, ordained on 27th June 1860, at Tranquebar, pastor at Coimbatore 1860, 61, 63, Madras 1861-63, Tanjore 1864-67, Mayavaram 1867-69 (retired), died at Tanjore on 6th December 1884.

16. *A. M. Samuel* (ஆர்.எம்.ஸெலவ்), born at Madras 1810, baptised on 18th February 1827, grandson of Rev. Aaron, ordained on 27th June 1860, at Tranquebar, pastor, Kumbakonam 1860, Tiruchirappalli 1861-65, Tranquebar 1865-66 and 1870-79, died at Porayar 1880.

17. *M. Gnanendram* (ஞானந்தரம்), born at Tanjore in 1816, ordained on 19th February 1865 at Tranquebar, pastor, Tiruchirappalli 1866, Porayar 1867-69, Budanur 1869, Tanjore 1870-71, died on 27th December 1871.

18. *S. Swamidasan* (ஸ்வாமிதாஸன்), born at Tranquebar in July 1817, Father-in-law of Rev. T. S. S. Jacob, ordained on 19th February 1865, at Tranquebar pastor at Tiruchirappalli 1866, Mettupatti 1867-74, Madras 1875-76, Madurai 1876-77, First Indian Pastor in Madurai, died at Madurai on 25th October 1877.

19. *Veerappan Christian* (வீரப்பன் கிறிஸ்தியான்), born of Hindu parents on 8th February 1832, baptised at Porayar on 25th December 1846, ordained on 19th February 1865 at Tranquebar, pastor at Chidambaram 1866, Tranquebar 1866-67, Madras 1868, Dindigul 1869, Tiruchirappalli 1870-72, Tanjore 1872-74, Mettupatti 1875-95, died at Mettupatti on 12th August 1895.

20. *M. Pakiam* (பாகீசுயம்), born at Tranquebar on 11th March 1835, ordained on 19th February 1865, at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1866-72, Shiiali 1872-96, retired 1896. His grand-son is Mr. M. O. Manickam.

21. *M. Asirvadam* (அசிர்வாதம்), born at Tranquebar on 10th December 1833, ordained on 7th June 1874, at Tranquebar, pastor at Budanur 1874-76, Madurai 1878, Madras 1879, Tanjore 1879-80, Negapatam 1881-82, Coimbatore 1883, died at Coimbatore on 5th October 1883.

22. *S. D. Ponnappan* (பொன்னப்பன்), born at Tranquebar on 23rd March 1834, ordained on 7th June 1874 at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1874-80, Tanjore 1880-81, and 1889-98, Manalmedu 1882-84 and 1888, Coimbatore 1878-79, Tiruchirappalli 1883, Kumbakonam 1895, Panamballi 1899-03, pensioned 1903, died at Shiiali on 10th February 1913.

23. *Junicke D. David* (சுரவாதி), born on 30th June 1845, ordained on 8th October 1876, at Tranquebar, pastor at Tanjore 1877-78, and 1903-08, Negapatam 1878-88, and 1892, Madras 1884-88, Tiruvarur 1889-06, Coimbatore 1881-82, Mayavaram 1882-84, 1889-90 and 1907-10, died on 5th April 1920.

24. *P. Amirdam* (பழக்கம்), born at Tanjore on 8th January 1843, ordained on 16th December 1877 at Tranquebar, pastor at Madurai 1877-81, Peraiyur 1882-83, died on 22nd December 1883.

25. *K. Devasagayam* (கெள்வசாயம்), born of Hindu parents in September 1840, baptised at Tanjore on 30th August 1860, trained with Rev. N. Samuel and Rev. T. P. Periyayaham, ordained on 31st October 1878, at Tranquebar, pastor at Anaikadu 1878-88, Manalmedu 1892-05, died at Tranquebar on 14th September 1905.

26. *N. Samuel* (என்றுவேல்), born at Kumbakonam on 18th September 1850, trained by R. Handmann, Tranquebar-Seminary 1877-80 and 1892-1901, ordained on 31st October 1878, at Tranquebar, pastor at Tranquebar 1880-91, 1897-19 and Karaikal 1897-19, Manikramam 1919, Porayar 1917-19, Bangalore 1921, died at Madras on 20th May 1927. Father of Rev. S. D. Gnanachariam, Rev. S. Gnanamanikam, Rev. S. Gnanabaranam, Famous Poet and Author. First Indian Professor in Divinity classes at Tranquebar, Porayar and Bangalore. First member of the L. E. L. M. Council.

27. *T. P. Periyayagam* (புறியசாயகம்), born at Madras on 25th July 1851, ordained on 31st October, 1878, at Tranquebar, pastor at Porayar 1878-79, Tranquebar 1879-80, Madurai 1880, Madras 1880-84, Coimbatore 1886-95, died at Coimbatore on 7th March 1895.—Author of Passion Sermons.

## (Rev. K. Ihlefeld's Class.)

28. N. Devasagayam, B.A. (கெவச்சரயம்), born at Kannandangudi, on 9th August 1851, ordained on 3rd February 1884, at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1884-88, Tanjore 1885, Porayar 1885, Rangoon 1886, Shiyali 1896-97, Madras 1898-10. First independent pastor at Madras, Royapuram 1911-18, (pension), died at Tanjore on 1st April 1919. Translator and author of some books.

29. D. David (சுரவீது), born at Cuddalore on 23rd November 1852, ordained on 3rd February 1884 at Tranquebar, pastor at Rangoon 1890-1902, Tanjore 1903-1908, Cuddalore 1909, Negapatam 1910-17, died at Negapatam on 29th October 1918. Served in Madras, Mayavaram and Manikramani also.

30. V. M. Anthony (அட்சோனி), born at Pudukkottai on 3rd November 1846, ordained on 12th October 1884, at Tranquebar, pastor at Peraiyur 1884-98, Mannargudi 1899, Annamangalam 1901-1902, Pollachi 1903-1904 (pension), Mr. M. A. Vedanayagam's father.

31. J. A. Gnanabisegam (ஞானபிழைம்), born at Tranquebar on 2nd March 1854, son of Rev. A. M. Samuel, teacher in Seminary 1884, ordained on 12th October 1884, at Tranquebar, Porayar 1885-91, Tranquebar 1891-92, Anaikadu 1893-95, Royapuram 1896-97, Madurai 1898-1900, Tanjore 1901-1902, Tiruchirappalli 1903-1908, died at Tiruchirappalli 1908, great-grandson of Rev. S. Aaron.

32. N. Devasirvadam (கெவர்வாதம்), ordained on 14th February 1886, at Tranquebar, pastor at Rangoon 1887-90, died at Rangoon on 26th March 1894. Grand-father of Rev. V. Philip Devaraj.

33. G. Isaac (ஆசாகு), born at Madras on 4th February 1852, ordained on 2nd October 1887, at Tranquebar, pastor at Tanjore 1887, Negapatam

1889-92. Panruti 1892-96, Chidambaran 1895, Shiyali 1897-04, Royapuram 1904-1908. Chingleput 1909-18. Pensioned in 1918, died on 6th December 1933.

34. *Vellaiyan Manuel*, (வெள்ளையன் மனுவேல்), born of Hindu parents at Nadukotah, Madurai Dt. 1856, baptised in his 4th year, ordained on 2nd October 1887 at Tranquebar, pastor at Madurai 1887-1903, Bodi 1892-61, Tiruchuli 1904-1908, Madurai 1909, Peraiyur 1910-12, died at Peraiyur on 4th July 1913.

35. *V. Devasagayam*, (வதுசகாயம்), born at Mettupatti near Pudukkottai on 1st April 1857, ordained on 14th December 1890, at Tranquebar, pastor at Manalmedu 1890-92, Tranquebar 1893-1906, Manikramam 1907-11 (pension), died at Tranquebar on 30th September 1937.

36. *A. Solomon* (ஆலோமன்), born at Madras on 18th September 1853, ordained on 14th December 1890 at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1891-1900, Sriperumbadur 1901-04, died at Trivallur on 10th November 1904. Father-in-law of Rev. S. Devaprasadam.

37. *T. Sokkalingam Subramaniam Jacob*, (தசாக்க வீங்கம் சப்பிரமணியம் யாக்கோபு), Father of Rev. D. A. Jacob and Rev. J. D. Asirvadam, born of Hindu parents at Madras on 9th May 1849, baptised by Rev. C. J. Sandegren at the same place on 15th May 1870, ordained on 14th December 1890 at Tranquebar pastor at Porayar 1890, Tranquebar-Seminary 1891-92, Royapuram 1892-97, Porayar 1898-17, (pension), died at Porayar. First person baptised and the last person buried by Dr. C. J. Sandegren.

38. *Blomstrand Solomon Samuel* (B. S. ஆலூமேல்), Father of Rev. Karl Samuel and Rev. S. C. David, born at Tranquebar on 1st March 1860, ordained on 14th December 1890, at Tranquebar, pastor at Manikramam 1890-1907, died at Manikramam on 20th April 1907.

## (Rev. A. Gehring's Class-I Set.)

39. *T. Muthiappan*, (முத்தியப்பன்), Grand father of Rev.A.Solomon, born at Madras on 10th August 1853 ordained on 26th January 1896, at Tranquebar, pastor at Manalinedu 1896-97, Peraiyur 1899-06, Colombo 1907-1909, Madurai 1903 and 1910-14, Tiruchuli 1910, died at Madurai on 21st January 1914.

40. *T. Daniel* (தானிசௌல்), born at Tirupalthurai (near Kumbakonam) on 25th March 1858, ordained on 26th January 1896, at Tranquebar, pastor at Mettupatti 1896-98, and 1901, Tanjore 1903, Trivallur 1904, died at Mayavaram on 10th May 1904.

41. *T Joseph*, (தேர்செழு), born at Tanjore on 25th June 1862, ordained on 26th January 1896, at Tranquebar, pastor at Tiruchirappalli 1901, Kuttalam 1902, Tranquebar-Seminary 1903-1904, Shiyali 1905-06, Kuala-Lumpur 1907-21, Penang 1918-21, Tranquebar 1921-25, Manikramam 1822-23, Pandur 1923, Shiyali 1925, died at Kuala-Lumpur, buried in the Government Cemetery.

42. *N. Devasagayam II*, (நெடவசகாயம் II), born at Anaikadu 1858, ordained on 7th February 1897, at Tranquebar, pastor at Arkonam 1902, Pandur 1906, Trivallur 1909, dismissed.

43. *S. Abraham* (ஆபிரகாம்), born at Panchampatti near Dindigul 1862, ordained on 7th February 1897 at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1900, Kuttalam 1901, Bangalore 1901, Pollachi 1902, Mettupatti 1903-1904, Bodi 1905, 1909-11, Dindigul 1912-13, Annaniangalam 1913-14, Manalmédu 1918-1919, Mayavaram 1920-21.

44. *R. Devasagayam* (நெடவசகாயம்), born at Tanjore 1856, ordained on 7th February 1897, at Tranquebar, pastor at Trivallur 1897-1903, dismissed 1903.

45. *C. S. Packiam* (புராக்ஷம்), born at Kumbakonam on 26th March 1863, ordained on 7th February 1897, at Tranquebar, pastor at Royapuram 1897-99, Tanjore 1899-1902, Trivallur 1903, Rangoon 1904-1909, Madras 1910-16, died on 30th March, 1920.

46. *J. Arogyam* (ஆராக்ஷம்), born at Tranquebar on 28th August 1861, ordained on 7th February 1897, at Tianquebar, pastor at Tiruchirappalli 1898-99, Royapuram 1899-1902, Andimadani 1903, Kuttalam 1904-07, Bangalore 1907, Bodi 1907, Mettupatti 1907-19, Tiruchirappalli 1920-21, Mettupatti 1922-23, Annamangalam 1924-25. Pensioned and died at Porayar on 25th December 1927.

**(Rev. A. Gehring's Class—II Set.)**

47. *D. Devapriyam*, B.A., L.T., (கெவபிஸியம்), born at Panaikotah-Tanjore 1870, son-in-law of Rev. N. Devasahayam, B.A., ordained on 19th January 1902 at Tranquebar, pastor at Coimbatore 1902-1908, Tanjore 1917-18, Mayavarani 1920-21, Tiruchirappalli 1922-23, Dindigul 1924-28, and 1930-33, Kumbakonam 1933, Tranquebar 1929-30. Pensioned 1933. Also headmaster of Central High School, Shiyali and Fabricius High School, Madras, living at Chinna chokkikulam, Madurai.

48. *P. Arulappan* (அகுளப்பன்), born of Hindu parents at Tirupur-Coimbatore on 20th July 1874, father of Rev. A. J. Satyanadhan, B.A., B.D., L.T., baptised at Madras 1894, ordained on 19th January, 1902, at Tranquebar, pastor of Mayavaram, 1902-1903 Tranquebar-Seminary 1903-1904, Sriperumbudur 1905-1906, Tranquebar 1907-1915, Chidambaram 1916, Madurai 1917-1919; died at Coimbatore on 21st August 1919.

49. *Gurubatham Samuel* (குருபாதம் சாமுலேஸ்), born at Tanjore on 20th September 1866, ordained on 19th January 1902, at Tranquebar, pastor at Bodi 1902-04, Mettupatti 1905-06, Pandur, Tiruvallur 1907-

08, Coimbatore 1909-15, Tiruchirappalli 1918-21. Pensioned, and died at Salem on 25th October 1945.

50. *M. Joseph* (மூர்சேப்பு), born at Virahalur, Tiruchirappalli Dt., on 21st December 1864, Tranquebar Seminary 1901-02, ordained on 19th January 1902, at Tranquebar, pastor at Erode 1903, Andimadam 1904-17, Kumbakonam 1918-23, Mettupatti 1924-28, died on 24th February 1928.

51. *N. Muthuswamy* (முத்துசாமி), born at Vayaloham near Pudukkottai on 16th April 1863. Father-in-law of Mr. Fakkiam Raja, Vakil, Tiruchirappalli, ordained on 19th January 1902 at Tranquebar, pastor at Mayavaram 1903-04, Mettupatti 1905-06, Manalmedu 1907-13, died on 29th November 1913.

**(Dr. Zehme's Class-I Set.)**

52. *A. M. Devachariam* (அதவாச்சரியம்), born at Tranquebar, ordained on 4th April 1909 at Tiruchirappalli, pastor at Tiruchirappalli 1909-11, Tranquebar-Seminary 1912-18, Tanjore 1919-21, Mayavaram 1922-26, died on 16th June 1926.

53. *D. Gnanadickam* (ஏராத்திக்கம்), son of S. David, born on 24th December 1871 at Panjampatti, Tiruchirappalli Dt., ordained on 4th April 1909, at Tiruchirappalli, pastor at Dindigul 1909-12, Mayavaram 1912-16, Chidambaram 1918-23, Pudukkottai 1928-29, Dindigul 1931-32. Pensioned 1932, died at Mettupatti on 22nd November 1942.

54. *S. Samuel Packiam* (ஸ்ரீமுவேல் பாக்ஜியம்), son of Sinnappan, born in January 1874 at Tanjore, ordained on 4th April 1909 at Tiruchirappalli, pastor at Kuttalam 1909-10, Porayar 1911, Tiruchirappalli 1912, Villupuram 1914-21, Porayar 1922-24, Manikramam 1924-28, Pattukkottai 1930-34, pensioned 1934. Again worked 1938-39, died at Pattukkottai on 1st December 1941.

55. *I. Devasagayam* (இவசகாம்), son of Catechist Immanuel, born on 14th April 1870 at Mayavaram, ordained on 23rd May 1909, at Pandur, pastor at Pandur 1909-14, Trivallur 1914-23, Kumbakonam 1924-32, Chingleput 1932. Pensioned 1932. died at Chingleput.

56. *K. Alagirisamy David* (K. A. அலகிரீஸ்), father of Rev. Paul David, born of Hindu parents at Udumalpet, ordained on 23rd May 1909 at Pandur, pastor at Trivallur, Bangalore 1912-18, Rangoon 1919-25, Royapuram 1926-32. Pensioned 1932, Porayar 1934, died at Purasawalkam on 4th February 1940.

57. *S. D. Gnanachariam* (ஞானசுரைம்), son of Rev. N. Samuel of Tranquebar, born on 23rd July 1878, ordained on 31st October 1909 at Tranquebar, pastor at Tanjore 1909-10, Rangoon 1910-13, Pollachi 1914-15, Royapuram 1918-21, Chingleput 1922-25, Shiyali 1926, Rangoon 1927-31, Pandur 1931-33, Trivallur 1933-37, Coimbatore 1937-39. Pensioned 1941, living at Perambur, Madras

58. *G. John David* (ஜான் தாவீது), son of Catechist S. Gnananianickam, born on 30th January 1879 at Pudukkottai, ordained on 31st October 1909 at Tranquebar, pastor at Tranquebar-Seminary 1910-11, Dindigul and Bodi 1912-15, Mayavaram , Tiruvarur , Rangoon 1918-19, Ceylon, Madurai, Bangalore 1922-24, Tranquebar 1924-27 (Bible-women Class), Madras 1927-33 (Gurukul), Pandur 1934, Tanjore 1936-39. Pensioned 1939, died at Tambaram on 21st April 1954.

59. *G. Daniel* (ஜானியேல்), son of M. S. Gnana-pragasam of Porayar (Seminary teacher), born on 1st March 1875, ordained on 28th November 1909 at Pudukkottai, pastor at Pudukkottai 1911-13, Madurai 1914-15, Madras 1916-23, Chidambaram 1924-29, Tanjore 1930-34, Royapuram, Kumbakonam, Villupuram, Cuddalore, died at Madras on 4th May 1938.

60. *T. M. Rajendran* (தாமரைந்திரன்), son of R. Thomas of Kudikadu, born on 24th December 1875 at Mannargudi, ordained on 28th November 1909 at Pudukkottai, pastor at Madurai, Pattukkottai and Virudhunagar 1910, Colombo 1911-15, Paramakudi 1915-17, Kamuthi 1917-21, Peraiyur and Usilampatti 1921-31, Tiruchirappalli and opening of Coleroon work 1931-36, Dindigul and Uthamapalayam 1936-38, Lalgudi 1938-41. Pensioned 1941. Coleroon work 1946.

61. *S. Muthusamy* (சுப்பத்துசாமி) son of S. Swami-muthu, born at Itchampatti, ordained on 28th November 1909 at Mayavaram, member of 1st Church Council 1919-22, pastor at Royapuram , Tanjore , Shiyali 1912-13, 1919-21, Rangoon 1914-17, Erode 1918, Coimbatore 1917-18, Mayavaram 1922, Kuala-Lumpur 1922-26, died at Dindigul on 18th March 1926.

62. *A. C. Sebastian* (அசெபஸ்தியான்), born on 5th October 1876, at Kilneduvai-Audimadam pastorate, ordained on 12th November 1909 at Mayavaram, member of the C. C., pastor at Trivallur 1910-14, Kondancheri , Pandur 1918-19, Tranquebar 1919-21, Tanjore 1922-28, died on 30th October 1928..

63. *S. Swamidasan* (ஸ்ரமிதாரசன்), born on 1864 at Nadukkottai, Madurai Dt., ordained on 2nd February 1910 at Mayavaram, pastor at Colombo 1910, Virudhunagar 1911-14, Madurai, Peraiyur, Kamuthi 1911-13, Tiruchuli 1919, died at Virudhunagar on 24th October 1919.

(Dr. Zehme's Class—II Set.)

64. *S. David* (ஸ்ரவ்வு), born on 28th October 1878 at Panchampatti, brother of Rev. S. Abraham, ordained on 21st September 1915 at Madurai, pastor at Pattukkottai 1918, Pollachi 1919, Colombo and Virudhunagar 1920-21, Sattur 1923-34, Periyakulam and Palayam 1935-36, Chidambaram 1937-39. Retired 1939.

65. *A. D. Gnanadickam* (ஞானாதிகம்), born in July 1882, at Anaikadu, ordained on 21st September 1915 at Madurai, member of C. C., pastor at Madurai, Pattukkottai 1919-23, Madras 1924-33, Coimbatore 1935, Tranquebar 1936-37. Pensioned 1937, died at Tranquebar on 27th April 1941.

66. *S. Gnanamanickam* (ஞானமானிகம்), son of Rev. N. Samuel of Tranquebar, born at Tranquebar on 15th September 1882, passed Government Examination in Music, ordained on 21st September 1915 at Madurai, pastor at Kamuthi 1915, Virduhunagar 1915-18, Tranquebar-Seminary 1919, Manalmedu and Shiyali 1920-25, Madurai 1926-28, (in charge of Ev. Class) Virudhunagar 1928-29, Pudukkottai 1929-34, Tiruchirappalli in charge of Seminary and Zion Church 1934-41, Pudukkottai and Tirupputturai 1941-48, (Pensioned 1943) Tranquebar-Seminary 1948-49, Golden Rock 1949-52, Negapatam 1952-53, Tranquebar-Seminary 1953-54, Virudhunagar 1954-. Editor of Arunodayam from 1934-till to-day.

67. *S. Solomon* (ஸ்ரீலூக்மாரன்), son of Catechist A. Savarimuthu, born at Annimapatti on 22nd March 1882, ordained on 21st September 1915 at Madurai, School work in Maduari & in charge of Peraiyur pastorate with Usilampatti 1915-17, Peraiyur 1917-21, Tiruchuli (for 6 months also of Kamuthi 1922) 1921-26, Virudhunagar 1926-28, Mettupatti & Annamangalam 1928-35, Coimbatore with Ooty 1935-36, Tiruppur 1936-38, Villupuram with Cuddalore 1938-42, Kumbakonam 1942-43. Pensioned in June 1943.

68. *S. Thambusamy* (தம்புசுப்பி), born at Itchampatti, ordained on 3rd October 1915, at Tranquebar, pastor at Manikramam 1915-16, died at Dindigul on 19th October 1916.

69. *I. A. Appadurai* (அப்பாரதாரா), born on 11th April 1883 at Viragalur, ordained on 3rd October

1915 at Tranquebar, member of C. C. during many triennia, visited Sweden and Germany, Asst., pastor Purasawalkam, Madras 1915-16, pastor, Chidambaram April 1916-September 1916, Mayavaram 1916-19, Madurai 1919-33, Purasawalkam 1933-39, Ag. President of the T. E. L. C. Tiruchirappalli 1939-40, Asst. to the Bishop, Tiruchirappalli 1940-41, Zion Church, Tiruchirappalli 1941-46, retired 1946-47, Zion Church, Tiruchirappalli 1947-48, Asst. to the Bishop, Tiruchirappalli 1948-49, Madurai 1949-52, Asst. to the Bishop, Tiruchirappalli 1952-55, retired form 1st June 1955, Asst. to the Bishop and pastor of Golden Rock from 1st November 1955-14th January 1956.

70. *Vedamuthu Asirvatham* (வெதமுத்து ஆசிர்வாதம்), born in 1880 at Itchampatti, ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Negapatam with Tiruvarur 1915-18, Porayar 1918-21, Kamuthi 1922, died at Kamuthi on 18th October 1922.

71. *Daniel Iyyadurai* (தானியேல் ஜயாதூரை), son of Catechist S. Manuel of Thiruppanthuruthi, born at Itchampatti on 6th August 1878, ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Pollachi 1918-10, Tiruppur 1922-33, Madurai 1934-39, pensioned 1939 Mettupatti. Died at Itchampatti on 27th December 1947.

72. *Devaprasadam* (தேவப்ரசாதம்), son of Catechist Samuel, born on 7th January 1875 at Negapatam, son-in-law of Rev. A. Solomon, ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Tranquebar-Seminary 1918, Pandur 1919-22, Royapuram 1923-25, Rangoon 1926, Villupuram 1927, Shiyali 1927-29, Chidambaram 1930-36, Madras-Gurukul, 1937-39, retired 1937, died at Madras on 27th July 1948.

73. *Royappan Devasagayam* (ராயப்பன் தேவசகாயம்), born on 5th March 1876 at Viragalur, Tiruchirappalli Dt., ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, Tranquebar Mission History

pastor at Shiiali 1918-19, Negapatam 1920-21, Cuddalore 1922, Villupuram 1923-27, Porayar 1928-33, Tranquebar 1934-35, died at Tranquebar on 12th July 1935.

74. *Ponnuswamy Manickam* (பொன்னுசாமி மாணிக்கம்), born on 12th June 1880 at Thuraiyur, Tiruchirappalli Dt., ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Kumbakonam 1915-17, Paramakudi 1918-39, Tanjore 1939-43, Asst. at Tanjore 1943-45, Tanjore 1945-47, Negapatam 1947-52, Asst. at Tanjore 1952. Dt. Chairman for many years.

75. *D. Samuel Pitchai* (ஸ்ரீமுவேல் பிச்சை), son of teacher S. Daniel, born at Purasawalkam on 22nd October 1883, ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, member of the C. C. for a number of years, also C. C. Secretary, pastor at Tiruchirappalli Zion Church 1915-16, Dindigul 1916-23, Tiruchirappalli Zion Church 1923-31, Mayavaram 1931-39, Purasawalkam 1939-43, Royapuram 1943-44, Chairman, School-Board, Tiruchirappalli 1944-47, Ag. President, C.C., occasionally 1947-48, Villupuram 1948-50. Retired 1950.

76. *A. P. Samuel* (ஸ்ரீமுவேல்), son of late A. Packianathan, born at Ammapatti, on 7th January 1881, ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Bodu 1918-19, Coimbatore 1920-33, Royapuram 1934-39. Pensioned 1943, died on 29th December 1953.

77. *P. Abraham* (ஆபிரகாம்), born in 1872 at Palliyeri, Tanjore Dt., ordained on 3rd October 1915 at Tranquebar, pastor at Tranquebar-Seminary 1915-17, Manikramam 1917-18, died at Manikramam on 18th November 1918.

#### C. Pastors of the T. E. L. C. ordained by Bishop E. Neuman.

78. *S. Gnanabaranam* (ஞானபாரானம்), son of Rev. N. Samuel of Tranquebar, born at Tranquebar on 19th

March 1884, ordained on 25th May 1920 at Tranquebar, N. M. S. Missionary at Jharsuguda, Murwahi, Rewa borders. Pensioned in 1942 and continues in Pendra.

79. *P. Santhanam* (சமாதானம்), son of Paekiam, born on 26th December 1877 at Kavalamedu near Mayavaram, teacher in D. M. S. Evangelist-class, Cuddalore, ordained on 4th August 1922 at Tranquebar, pastor at Virudhunagar 1923–26, Mayavaram 1927, Villupuram 1928–33. Retired 1933, died at Villupuram on 11th October 1938.

80. *A. S. Muthiah*, B. D. (Rao Sahib) (முத்தையர்) son of Appavoo Gnanamuthu, born at Thirumalaiappapuram, Tinnevelly Dt., on 21st October 1886, ordained on 14th January 1923 at Purasawalkam. member of C. S. M. Council: Pattukkottai 1922–23, Tirupputturai 1923–27, Pollachi 1927–32, Coimbatore 1932–33, Dindigul with Uttamapalayam 1933–34, Sattur 1934–43, Virudhunagar 1943–48. Retired 1947. Extension: Mandripalayam 1948–.

81. *J. D. Parvatham* (பர்வதம்), born of Hindu parents at Tiruppur in 1885, ordained on 14th January 1923 at Purasawalkam, pastor at Pandur 1924–28, Bangalore 1929–31, Rangoon 1932–33, Chingleput 1934, Lalgudi, teacher in Irungalur—N. T. Training School, Pattukkottai till 1943, died at Pattukkottai on 3rd August 1943.

82. *J. W. Appavoo* (ஆப்பாவு), son of teacher M. Appavoo, born at Kotiyagala, Ceylon, on 26th October 1897, ordained on 25th May 1923 at Taujore, Jharsuguda (N. M. S.) 1923, Chidambaram and Colombo 1924, Purasawalkam, Madras, 1925–26, Bangalore and Robertsonpet 1926–28, Tranquebar (Seminary and Church) 1928–31, Negapatam and Tiruvarur 1931–37, Sengaraiyur 1937–38, Tiruppur 1938–42, Villupuram 1942–47, Robertsonpet 1947–55, Bangalore and Robertsonpet 1955–.

83. *V. G. Asirvatham* (ஆசிர்வாதம்), son of Catechist S. Vedanayagam, born on 22nd December 1895 at Tanjore, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, member of C. C. 1944-47, teacher in Seminary at Palladam, C. C. Secretary 1946-47, Pudukkottai 1923-28, Palladam 1928-33, Tiruchirappalli as Manager of T. E. L. C. Treasury and in-charge of Golden Rock pastorate 1933-35, Pandur with Ramanjeri 1935-39, Pudukkottai 1939-41, Palladam 1941-44, Dindigul 1944-46, Zion Church Tiruchirappalli 1946-48, Virudhunagar with Tiruchuli 1948-50, Coimbatore Pioneer Area 1950- , member of C. C. 1953-56 and Vice-President.

84. *D. Belavendram* (பெலவெந்திரம்), son of Devasagayam of Palaniyapalayam, born on 17th September 1894, of R. C. parents, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Tanjore 1923-24, Uthamapalayam 1924-25, Chingleput 1925-30, Bangalore 1930-34, Porayar 1934-39, Mayavaram 1939-49, Pattukkottai 1949-52, Tirupputturai 1952-

85. *T. T. Daniel* (தாண்டியேல்), son of Thangasamy Daniel, born on 1st September 1892, at Rangoon, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Porayar 1924-27, Tranquebar 1928, Pudukkottai 1929, Robertsonpet , Pollachi , Tanjore , died on 20th May 1945 at Tranquebar.

86. *G. N. Philip* (பிலிப்பு), ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Peraiyur 1924, Bangalore 1924-26. Left service.

87. *V. Devavaram* (கெளவரம்), son of M. Visuvasam, born on 12th April 1889 at Pullambadi, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Negapatam, , Penang 1924-35, Dindigul , Mettupatti 1937-39, Dindigul, 1939, , Negapatam 1947, Kuala Lumpur and Penang 1947-51, Golden Rock 1951-54, retired from June 1954.

88. *D. Ebenezer* (எப்பெசர்), son of teacher Dyriam, born on 14th June 1890 at Bangalore, grandson of Rev. V. Christian, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Uthamapalayam 1923, Negapatam 1923-26, Kuala-Lumpur 1927-33, Rangoon 1933-38, Dindigul with Uthamapalayam 1938-41, Coimbatore 1941-45, Royapuram 1945-50, Mayavaram as Superintending Minister 1950-52, Purasawalkam 1952-53, Royapuram 1953-

89. *D. A. Jacob* (மாக்டேசாடு), son of Rev. T. S. S. Jacob, born on 3rd December 1892 at Vashermanpet, Madras, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Pollachi 1922-27, Mayavaram 1927-31, Usilampatti 1931-33, Pollachi 1933-38, Golden Rock (Tranquebar House) 1938-39, Chidambaram 1939-47, Tranquebar 1947-53 (Director of Seminary, Tranquebar 1947-49) Negapatam 1953-

90. *B. Karl Samuel* (கார்ல் சாமுல்), son of Rev. B. S. Samuel of Manikramam, born on 23rd July 1890 at Manikramam, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Trivallur, 1923-1933, Villupuram 1933-35, Palladam 1935-37, Negapatam 1937-38, Trivallur 1938-39. Pandur 1939-49, member of C. C. 1947-50, Treasurer 1947-50, Ag. C. C. Secretary 1949, Shiyali 1949-51, Porayar 1951-54, Trivallur 1954-

91. *G. L. Rajendram* (ராஜங்கிரம்), son of V. Gnanaretnam of Koviladi, Mayavaram, born in March 1891, ordained on 25th May 1923 at Tanjore pastor at Madurai (Asst.) 1926, Uthamapalayam, 1926-33, Virudhunagar 1934, died on 30th September 1934 at Virudhunagar.

92. *M. Samuel* (மார்யாவல்), son of Catechist A. Manuel, born on 1st January 1986 at Panampalli, Mayavaram, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Mudukulathur 1924-33, Palladam 1934,

Pollachi 1933-34, Virudhunagar 1929, 1932, 1933, Tiruchirappalli 1936-38, Bangalore 1939- , retired 1948, Military Chaplain at Bangalore.

93. *M. N. Thanaraj* (ஸ்வராஜ்), son of teacher S. Muthusamy, born on 10th July 1895 at Madurai, ordained on 25th May 1923 at Tanjore, pastor at Kamuthi 1923-39, Paramakudi 1939-47, Madurai 1947-49, Tiruchirappalli Zion Church 1949-51, Pudukkottai 1951-

94. *G. T. Vedamanickam* (வெடமானிக்கம்), son of V. Gnanaretnam of Koviladi-Mayavaram, born on 10th January 1902, at Koviladi, ordained on 9th July 1933 at Shiyali, pastor at Kuala-Lumpur 1933-36, Tranquebar 1936-43, Ramanjeri 1943-47, Rangoon 1947-50, Palaniyapalayam (Cochin Pioneer Area) 1951-53, Negamain Pioneer Area 1953-54, Pollachi 1954-

95. *D. Chinna appan* (சின்னப்பன்), son of C. Devasagayam, born on 18th May 1900, at Anaikadu, ordained on 13th January 1934 at Tranquebar, pastor at Senkaraiyur with Mettupatti 1934-36, Mudukulathur 1936-39, Usilampatti (with Peraiyur four years and Uthamapalayam for four years) 1939-48, Dindigul 1948-53, Purasawalkam, Madras, 1953-

96. *R. Devasahayam B. D.*, (கஷவசங்காயம்), son of Dr. J. Rethinasamy, born on 9th January 1899 at Madras, ordained on 13th January 1934 at Tranquebar, pastor at Shiyali 1934, Pudukkottai with Tirupputtur 1934-36, Bangalore 1936-38, Rangoon 1938-42, Madurai 1942-47, Purasawalkam, Madras, 1947-52, Madurai North 1952-

97. *S. Duraikan* (துரைகன்), son of teacher J. Duraikan, born on 6th October 1898 at Tanjore, ordained on 13th January 1934 at Tranquebar, pastor at Usilampatti 1934, Dindigul 1934-36, Asst., Irungalur Training School 1936-40, Pattukkottai 1940-41, Puduk-

kottai 1941-42, Golden Rock pastorate at Tiruchirappalli, C. C., Secretary and Treasurer 1942-47, Tanjore 1947- , (May 1952-November 1952 attended Lutheran World Federation Conference in Hannover, Germany, and Faith and order Conference in Lund, Sweden).

98. *M. S. Gnanasigamani* (ஞானசிகாமணி), son of Catechist S. Masillamani, born on 8th August 1896 at Budalur, ordained on 13th January 1934 at Tranquebar, pastor at Tiruppur 1934-36, Villupuram 1936-38, Tiruchirappalli as Headmaster of Kalla Street School 1938-39, Kamuthi 1939-41, Mudukulathur 1941-47, Pollachi 1947-48, Mettupatti 1948-

99. *S. S. Samadanam* (ஸ்ரீ சுவாமி), son of Catechist K. Samuel, born on 15th January 1902, son-in-law of Rev. A. P. Samuel, ordained on 25th March 1934 at Paramakudi, pastor at Mudukulathur (Saligramam) Ilayangudi 1935-36, Kuala-Lumpur 1937, Penang 1938-46, died after return from war at Madras on 31st May 1946.

100. *S. A. Arogyaswami* (ஸ்ரீ அரங்காஸுமி), son of Catechist S. Santhappan, born on 25th April 1904 at Pollachi, ordained on 25th March 1934 at Paramakudi, pastor at Mudukulathur 1934-35, Virudhunagar 1935-42, Tiruppur 1942-43, Kamuthi 1943-46, Dindigul 1946-49, Trivallur 1949-53, Paramakudi 1953-54, Bangalore 1954-55, Villupuram 1955-

101. *G. G. Achariam* (ஸ்ரீ சுப்பி அக்ராமி), son of teacher S. Gnanapragasam of Tranquebar, born on 28th April 1901 at Kuthavakkam, Conjeevaram, ordained on 8th April 1934 at Mayavaram, pastor at Shiyali 1934-35, Kumbakonam 1935-37, Kuala-Lumpur 1937-46, Pollachi 1946-47, Golden Rock 1947-49, Bishop's Chaplain 1947-50, Zion Church, Tiruchirappalli, 1950-52, Kumbakonam 1952-

102. *J. Aruldas* (அருள்தாஸ்), son of Catechist C. Joseph, born on 30th July 1905 at Bangalore, ordained on 8th April 1934 at Mayavaram, pastor at Bangalore 1934-36, Tranquebar 1936-37, Golden Rock 1937-38, Pollachi 1938-39, Porayar 1939-45, Ooty 1945, Tirupputtur 1945-52, Pudukkottai Evangelistic Band 1952-54, Karaikudi Evangelistic Band 1954-

103. *N. Samuel* (நாய்செல்), son of Nallamuthu, born on 16th October 1902 at Madurai, ordained on 8th April 1934 at Mayavaram, pastor at Usilampatti 1934-37, Peraiyur 1937-39, Ilayangudi 1939-40, Kamuthi 1940-43, Tiruppur 1943-48, Lalgudi 1948-53, Cochin State 1953 (3 months), Mudukulathur 1953-

104. *R. John Gnanavaram* (ராஜங்கவாம்), born of Hindu parents on 31st July 1901 at Valimarithan, Anaikulam, Ramnad, baptised on 11th March 1917 at Madurai, ordained on 31st October 1934 at Tiruchirappalli, pastor at Tirukattupalli 1935-45, died at Tirukattupalli on 14th May 1945. (Manager, Coleroon Mission).

105. *A. Adaikalam* (அடைக்கலாம்), son of Catechist C. M. Arulanaudam, born in 1906, ordained on 25th November 1934 at Tiruchirappalli, pastor at Mudukulathur 1936, Pollachi , died at Coimbatore on 11th August 1939.

106. *G. Stephen*, B.D.,(ஸ்டேபன்),son of Catechist S. Gnanabishegarn, born on 14th September 1906 at Arantangi, Tanjore Dt., ordained on 25th November 1934 at Tiruchirappalli, pastor at Karunakarapur-Mission station from 1934-55, Lalgudi 1955-

107. *J. Emmanuel* (இம்மானூலேல்), son of Catechist N. Jacob, born on 3rd July 1903 at Mayavaram, ordained on 1st December 1934 at Madras, pastor at Mayavaram 1934, on leave from 1938.....

108. *D. David* (சாவீது), son of teacher S. Daniel, (Brother of Rev. D. S. Pitchai) born on 24th February 1888 at Tranquebar, (main training outside Gurukul) ordained on 18th December 1935 at Madurai, pastor at Tirupputturai , Trivallur , retired 1948.

109. *S. William Savarimuthu B.D., B.A., L.T.*, (சுவரிமுத்து), son of Samson, born on 23rd October 1904 at Kudikkadu, Tanjore Dt.. ordained on 26th February 1939 at Purasawalkam, Madras, pastor at Madurai , Director, Seminary, Palladam , Professor Gurukul) 1947, C. C. member 1947-56, visited Sweden 1947, Chidambaram Evangelist 1947-50, station Manager, Pudukkottai High School 1950-51, station Manager, Paramakudi 1952-54, Golden Rock 1954-55.

110. *A. R. Theophilus* (கெயிர்ப்பலை), son of S. D. Appavoo, born on 17th July 1897 at Shervaroy, Salem Dt., ordained on 23rd April 1939 at Ootacamund, pastor at Ootacamund 1939-43, Pollachi 1943-45, Coimbatore 1945-53, Palladam 1953-

111. *J. S. Aseervatham* (ஆசீவாதம்), son of teacher T. Jacob, born on 3rd July 1904 at Kulikarai, Tanjore Dt., ordained on 14th January 1942 at Tranquebar, pastor at Tirupputturai 1942-45, Ootacamud 1945-48, Tiruppur 1948-51, Peraiyur 1951-

112. *J. E. Jubilee* (ஐஞ்சலி), son of Catechist Joseph, born on 6th November 1906 at Koviladi, Mayavaram, (main training in D. M. S. Evangelist Class, ordained on 14th January 1942 at Tranquebar, pastor at Shiyali 1942-43, Sattur 1943-49, Mayavaram 1949-

113. *Paul David M.A., B.D., L.T.*, (பால் சாவீது), son of Rev. K. A. David born on 12th April 1907 at Purasawalkam, Madras, ordained on 14th January 1942 at Tranquebar, in the service of Madras Christian College, occasional voluntary service in T. E. L. C.

114. *D. Rhenius Devaprasad* B.A., B.D., L.T., (பினியுள் தெவப்ரசாரி), son of Rev. S. Devaprasadam, born on 20th August 1904, ordained on 14th January 1942, pastor at Kumbakonam , Tiruchuli , Purasawalkam , Professor (Gurukul) 1947- , Kuala-Lumpur 1953-55. Died on 9th December 1955.

115. *R. S. Devanugraham* B.A., (தெவாநுக்ரஹம்), born of Hindu parents on 12th November 1906 at Paralachimelur. Ramanad Dt., ordained on 11th October 1942 at Tiruchirappalli, pastor at Lalgudi 1942-48, Tambaram, Chingleput 1948-53, Dindigul 1953-

116. *D. S. Meignanam* (மெய்னானம்), son of teacher Meignanam, born on 14th March 1911 at Kalukkanimattam, ordained on 11th October 1942 at Tiruchirappalli, pastor at Robertsonpet 1942-44, Peraiyur, Madurai Dt., 1944-51, Tirukattupalli 1951-52. Senkaraiyur 1952-53, Ramanjeri 1953-

117. *D. Rajarigam* M.A., B.D., B.T., (ராஜரிகம்), son of S. Devanesan, born on 17th October 1907 at Kolakad, Tinnevelly Dt., ordained on 11th October 1942 at Tiruchirappalli, teacher, New Tranquebar Training School, Irungalur, 1942-48, Tranquebar Training School 1948-49, B. T. Training, Madras 1949-50, Royapuram 1950-52, Gurukul teacher 1952-53, Gurusala, Tranquebar 1953-

118. *S. M. Appadurai* (அப்பாத்துரை), son of Rev. A. S. Muthiah, born on 2nd January 1916 at Karuthupillaiyur, Tinnevelly Dt., ordained on 14th January 1943 at Pudukkottai, Supervisor of Schools, Northern Field 1943, Virudhunagar 1943, Pollachi 1943-44, Ooty 1944-45, Perambalur with Annamangalam 1945-47, Porayar with Manikramam 1947-49, Porayar 1949-51, Tiruppur 1951-53, Coimbatore 1953-

119. *L. Easter Raj B. D.* (எஸ்டர் ராஜ்), son of Catechist S. Lazarus, born on 7th April 1912 at Pathukkattu, Tanjore Dt., ordained on 14th January 1943 at Pudukkottai, pastor at Virudhunagar 1943, Bangalore Military Chaplain 1943-48, Bangalore 1948-51, Pandur 1951-55, Tranquebar 1955-

120. *M. James* (மேரி), son of Catechist Masilamani, born on 28th March 1910 at Madurai, ordained on 14th January 1943 at Pudukkottai, pastor at Senkaraiyur 1943, Negapatam and Pattukkottai with Anaikadu 1943, Negapatam only 1943-44, Palladam 1947-48, Ramanjeri and Trivallur 1948-53, Trivallur 1953-54, Porayar with Manikramain 1954-

121. *V. Philip Devaraj* (வில்பு தேவராஜ்), son of D. Daniel Vedanayagam, born on 18th February 1911 at Ootacamund, grandson of Rev. Devasirvadham, ordained on 14th January 1943 at Pudukkottai, pastor at Tambaram, Senkaraiyur, Ariyalur, Tirukattuppalli, Rangoon.

122. *Sundram J. Sathiamurthi* (ஸுந்தரம் சு. சுத்தியழகர்த்தி), born on 1st July 1912 of Hindu parents at V. Kallappatti, Madurai Dt., ordained on 18th April 1943 at Tranquebar-House Chapel, Tiruchirappalli, pastor at Kumbakonam 1943-47, Palladam 1947-48, Uthamapalayam 1948-.

123. *J. D. Asirvadam* (Rao Sahib) M.A., L.T., (ஆசிர்வாடம்), son of Rev. T. S. S. Jacob, born on 17th June 1888 at Porayar, Secretary, C. C., 1919-26, 1932-35, member C. C., 1919-29, 1932-43, ordained on 13th July 1943 at Tranquebar-House Chapel, Tiruchirappalli, main training out side Gurukul, Lutheran N. M. S. Secretary 1916-40, President 1941-54, Emeritus 1954-. Served also as School Board Chairman, Professor, Gurukul and pastor Tambaram.

124. *G. Samuel Andrew* (எருமேவல் அந்திசூப்), son of Catechist D. Gabriel, born on 1st July, 1891 at Arumbur, Mayavaram Pastorate, ordained on 13th July 1943 at Tranquebar-House Chapel, Tiruchirappalli, main training in Catechist Class in Madurai 1926-27, pastor at Tranquebar 1943-45, Porayar 1945-47, Chidambaram 1947-

125. *K. Devasahayam* (செவசகாயம்), born of Hindu parents on 16th October 1908 at Alangulam, Ramnad Dt., ordained on 13th July<sup>2</sup>, 1943 at Tranquebar-House Chapel, Tiruchirappalli, pastor at Ilayangudi 1943-45, Madurai (C. S. M.) 1946-48, Palladam 1948-50, Sattur 1950-.

126. *M. D. William* (வில்லியம்), son of Catechist S. Manuel, born on 16th October 1908 at Mettupatti, Tiruchirappalli Dt., ordained on 13th July 1943 at Tranquebar-House Chapel, Tiruchirappalli, pastor at Neelipara, Cochin state . Palladam , Pattukkottai -49, Penang 1949-

127. *S. C. David* (தாவீத்), son of Rev. B. S. Samuel, born on 22nd June 1897, ordained on 14th April 1944 at Lalgudi, pastor at Perambalur 1944-45, Tirukkattupalli - 1945-47, Mudukulathur 1947-50, Negamam, Pioneer Area, 1951-52, Chettipalayam 1952-54, Negamam 1955-

128. *G. Daniel* (எருமீனேவல்), son of Gnansundaram, born on 9th July 1901 at Maruluth, Virudhunagar pastorate, ordained on 14th April 1944 at Lalgudi, pastor at Tranquebar (Mission station) 1944-45, Shiyali (Mission station) 1945-47, Virudhunagar (Mission station and Church) 1947-49, Tiruchuli 1949-50, Virudhunagar 1950-54, Paramakudi 1954

129. *Sam John Raja* (எரும் ஜான் ராஜா), son of M. Swaminathan, born on 4th April 1908, ordained on 14th April 1944 at Lalgudi, pastor at Virudhunagar

1944, Karunakarapuri, Coimbatore Dt., (Mission service) 1944-49, Usilampatti 1949-53, Kainuthi 1953-

130. *A. J. Satyanadhan*, B.A., B.D., L.T., (ஈத்திய ஏர்தன்), son of Rev. Paul Arulappan, born on 12th April 1909 at Tranquebar, ordained on 1st May 1947 at Lalgudi, Secretary C. S. S., 1947-48, pastor at Tiruchirappalli Zion Church 1948-49, Pandur 1949-51, Bangalore 1951-54, Tambaram 1954-

131. *G. D. Francis* (பிரஸ்னிசீஸ்), son of Gnanasigamani, born on 28th August 1902, ordained on 1st May 1947 at Lalgudi, pastor at Villupuram 1947-48, Golden Rock (Asst.) 1948-49, Sattur 1949-50, Ariyalur-Andimadam 1950-51, Perambalur-Ariyalur-Andimadam 1951-52, Seminandalam-Cuddalore with School work 1952-53, Evangelist Sulur, Pioneer Area 1953-54, Evangelist Tirukattuppalli 1955-

132. *S. G. Samuel* (பாரமுகேவல்), son of Seenி, born on 15th July 1905, ordained on 1st June 1949 at Shiiali, pastor at Kainuthi 1949-52, Senkaraiyur 1953-

133. *D. Jacob* (யாக்கோபு), son of Devanesan, born on 17th July 1907, ordained on 1st June 1949 at Shiiali, pastor at Senkaraiyur 1949-50, Kumbakonam 1950-52, Perambalur-Ariyalur-Annamangalam 1952-

134. *A. Devasagayam* (ஓதுவசகாயம்) son of A. Arockiam, born on 10th October 1907, ordained on 1st June 1949 at Shiiali, pastor at Ooty 1949-51, Kinnattukadavu 1951, Karunakarapuri 1951, Kamanaickanpalayam 1951-52, Paramakudi 1952-53, Usilampatti 1953-

135. *T. Savarinathan* (ஷார்வினாதன்), son of Thomas, born on 13th July 1909, ordained on 1st June 1949 at Shiiali, pastor (Asst.) Kumbakonam 1949-50, Villupuram 1950-55, Property officer 1955-

136. *A. Solomon* (ஆலோமான்), son of K. Abraham, born on 13th July 1909, grandson of Rev. T. Muthiappan, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, pastor at Paramakudi 1949-52, Kilpauk, Madras, 1952-53, Tiruppur 1953-

137. *A. Athisayam Pitchai* (அதிசயம் பிச்சை), son of teacher R. Asirvatham, born on 15th November 1914, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, Periakuppam, Trivallur (Asst.) 1949-51, Pollachi (Asst.) 1951-52, Pollachi 1952-54, leave 1954-55, Tiruppur Pioneer Area 1955-

138. *Albert Samuel Rajendram* (ஆல்பர்ட் ராஜுவேல் ராஜேஷ்திரம்), son of Rev. G. L. Rajendram, born on 23rd March 1915, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, C. S. S. Secretary 1949-50, Seminary teacher with Manikramam 1950-52, Zion Church, Tiruchirappalli, 1952-

139. *D. Solomon Manickam* (சாலமொன் மாணிக்கம்), son of Devasahayam, born on 9th July 1915, of Hindu parents, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, pastor at Ilayangudi 1949-

140. *J. W. Daniel* (தானியேல்), son of M. Jegannadhan, born on 3rd July 1916, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, Asst. pastor at Pollachi 1949-51, Madurai North (Asst.) 1951-52, Madurai South 1952-

141. *A. Samuel Muthiah* (சாமுவேல் முத்தையார்), son of teacher Asirvatham, born on 18th February 1919, ordained on 1st June 1949 at Shiyali, First pastor Kilpauk, Madras, 1949-50, Kuala-Lumpur 1950-52.

142. *S. Devanesan*, B.A., B.D., Cert Ed. (Cambridge) (கெவ்சென்), son of Samuel, born on 27th April 1908, ordained on 9th April 1950 at Coimbatore, missionary to Batak Church Seminary at Sipoholon, Sumatra 1950-

143. *R. B. Manikam*, M. A., Ph. D., D. D. (மாணிக்கம்), son of J. K. Manikam, born on 19th April

1898, ordained on 22nd October 1950 at Nagpur, M. P. Executive Secretary, N. C. C. of India, East Asia Joint Secretary of the I. M. C. and W. C. C. (Madras 13), consecrated as IV Bishop of Tranquebar on 14th January 1956.

144. *A. Iyadurai B.A.* (அயரத்தூர்), son of Arumayakam, born on 22nd April 1919, ordained on 30th September 1952 at Ponnagaram, Madurai, pastor at Ootacamund 1952-54, Kinnattukadavu 1954-

145. *V. J. Ponniah* (வுரங்கன்னா), son of Vedanayakam, born on 1st July 1920, ordained on 30th September 1952 at Ponnagaram, Madurai, pastor at Mudukulathur 1952-54, Lalgudi 1954-55, Pandur 1955-.

146. *M. Durairaj* (தகரராஜ்), son of Masillamoney, born on 22nd March 1912, ordained on 30th September 1952 at Ponnagaram, Madurai, pastor at Shiyali 1952-53, Kilpauk 1953-

147. *S. Natchatheraraj* (நடச்சத்தோராஜ்), son of A. C. Swamidoss, born on 1st April 1912, ordained on 30th September 1952 at Ponnagaram, Madurai, pastor at Pattukottai 1952-

148. *Jacob Kumaresan*, M.A., B.D. Teol. Lic. (Lund), (ஈரக்கௌப சூப்ரஸன்), born on 15th February 1922, son of Rev. J. D. Asirvadam, ordained on 26th October 1952 at Purasawalkam, Madras, pastor at Royapuram 1952-53, Gurukul 1953-

149. *R. D. Samuel*, B.A., L.T., (எபியேல்), son of R. David, born on 10th November 1899, ordained on 16th October 1953 a Pudukkottai, main training outside Gurukul, pastor at Tirukattupalli 1953-

150. *T. A. Boniface* (தெரங்கிபாதை), son of Rev. J. Arokiam, born on 6th February 1914, ordained on 16th October 1953 at Pudukkottai, pastor at Palladam

with Kamanaickanpalayam, Pioneer Area 1953-55,  
additional charge of Sulur and Kamanaickanpalayam  
1954-55.

151. *H. Minason B. D.*, (மினாசன்), son of  
C. Adaikaladas, born on 15th September 1927, ordained  
on 16th October 1953 at Pudukkottai, pastor at Arul-  
puram, Pioneer Area 1953, additional charge as C. S. S.  
General Secretary 1955-

152. *I. Manuel* (மனைவல்), son of R. Isaac, born  
on 8th June 1923, ordained on 4th December 1955 at  
Tiruchirappalli, Asst. pastor Golden Rock with School  
work 1955-

153. *L. Arulmanickam* (அருள்மாணிக்கம்), son of  
M. Lakshmanan, born on 10th February 1922, ordained  
on 4th December 1955 at Tiruchirappalli, Asst. pastor  
at Robertsonpet 1955-

---

---

Printed at  
The Tranquebar Printing & Publishing House,  
9, Abirami Street, Vepery, Madras-7.

---